# УЧИТЕЛЬТЪ БЕИНСА ДУНО

# ДА ИМЪ ДАМЪ ЖИВОТЪ

.

# УЧИТЕЛЬТЪ БЕИНСА ДУНО

# ДА ИМЪ ДАМЪ ЖИВОТЪ

-000-

## СЪБОРНИ БЕСЕДИ

## 1936 ГОДИНА

#### СОФИЯ 2005

## ВъРА

5 часа сутриньта

Добрата молитва "Въ начало бъ Словото"

Ще прочета десета глава отъ Евангелието на Иоана.

"Духътъ Божий"

Ще говоря върху десети стихъ отъ прочетената глава: "Крадецътъ не иде, освенъ да открадне, да заколи и да погуби, а азъ дойдохъ, за да имъ дамъ животъ и за да ме познаятъ."

За да се разбератъ нѣщата, тѣ трѣбва да влѣзатъ въ съзнанието на човѣка, тъй както храната не е храна, ако се приема само външно. Докато храната се приема само външно, тя още не е храна, не ползува човъка. Сега нъкой може да каже, че това знае или онова знае. Какво ли не знае този човѣкъ? Той мисли, че всичко знае. Знанието не идва така лесно. За да знае човѣкъ, той първо трѣбва да бѫде мѫдъръ. Знанието е достояние на мждритъ хора. А пъкъ онези, които не знаять, тѣ трѣбва да вѣрватъ. Всичкото противоречие въ свѣта произтича оттамъ, дето хората мислятъ, че всичко знаятъ, а не знаятъ. Че не знаятъ се вижда отъ това, че каквото знаять, трѣбва да могать да го направять, а тѣ не могать да го направятъ. Това, което мислишъ, че знаешъ, а не можешъ да го направишъ, не е знание. Вследствие на това ние казваме, че има една крива основа, на която хората сж стжпили. Нѣкой казва: "Азъ така съмъ се училъ." Може да си се училъ така, но това още нищо не значи. Ти можешъ да знаешъ мно-

го нѣща, но това, което знаешъ, трѣбва да излиза отъ твоята душа. Знанието трѣбва да произтича отъ човѣшката душа. Знанието не е достояние само на единъ човѣкъ, нито е опредѣлено само за единъ день, то е опредѣлено за цѣлата вѣчность. Човѣкъ трѣбва да се учи презъ цѣлата вѣчность. Има нѣщо красиво въ знанието, но безъ вѣра знанието не може да се реализира. И Писанието не казва: "което знаешъ", но: "въ което вѣрвашъ". А човѣкъ трѣбва да вѣрва въ Онзи, Който знае всичко и Който е направилъ всичко. Много нѣща има в свѣта, отъ които сегашнитѣ хора се смущаватъ? Защо се смущаватъ? Защото тѣ търсятъ тия нѣща чрезъ знанието. Въ свѣта победата не идва отъ силата. Силата е необходима само, за да се пази онзи редъ и порядъкъ, който Богъ е опредѣлилъ, който Богъ е поставилъ. А редътъ и порядъкътъ

се пазять отъ Божията Любовь.

Всички казватъ, че трѣбва да имаме сила. Не, не е така. После хората разискватъ, кой е правъ и кой е кривъ. Това сж човѣшки работи. Има единъ великъ законъ въ свѣта. Богъ обръща внимание само на онѣзи хора, които вѣрватъ и които въприематъ Неговата Мждрость.

Казано е въ стиха: "Крадецътъ не иде, освенъ да открадне, да заколи и да погуби." А онзи, който иде да донесе истината, свободата въ свѣта, той всѣкога дава отъ себе си. Азъ не виждамъ, защо хората трѣбва да спорятъ помежду си. Това е едно помрачаване на човѣшкото съзнание. Това може да се продължи петь, десеть, петнадесеть, двадесеть години, но отъ това, което знаешъ, ти нищо не можешъ да придобиешъ, нищо не можешъ да постигнешъ. Ти искашъ да знаешъ правъ ли си или не. И това нищо не значи. Правъ е онзи, въ когото Богъ живѣе. Кривъ е онзи, у когото Богъ не живѣе. Казвате: "Не съмъ ли азъ правъ?" - Щомъ питашъ, не си ли правъ, въпросътъ е предрешенъ. Ти трѣбва да съзнавашъ въ душата си, че си правъ. Въ прочетената глава Христосъ казва: "Ако не вървате въ мене, въ дѣлата, които азъ правя, вѣрвайте въ Писанието." Та рекохъ, силата на човъка е въ неговата въра. Отъ

върата и знанието на човъка се опредъля и неговата сила. Има единъ законъ, който опредъля каква е върата на човъка. Казано е защо Христосъ правѣше голѣми работи. Самъ Христосъ казваше за себе си: "Всъкога Отецъ ме е слушалъ, защото азъ изпълнявамъ Неговата воля." Христосъ имаше вѣра. Споредъ онова, което Богъ ще даде, ти ще познаешъ, докяде си достигналъ.

Та рекохъ, при сегашния животъ човѣкъ трѣбва да се самоопредѣли. Самоопредѣлението не седи само въ една посока. То е единъ Божественъ пять, въ който ти трѣбва да ходишъ. Невидимиятъ свѣтъ, разумнитъ сжщества, ангелитъ или Божиитъ служители, тъ ще те оправятъ. И сега в живота е така. Сегашниятъ животъ именно, зависи отъ това, което тебе ти преподаватъ. Ти самъ какво можешъ да знаешъ? Знанието е на степени: иде една категория, втора, трета, както въ училищата. Въ първоначалното училище е едно, после по-нагоре, по-нагоре и колкото се качвашъ по-нагоре, ти все ще придобивашъ по-голѣмо знание. Не мисли, че можешъ да се учишъ отвсѣкжде, можешъ да научишъ нѣщата отъ всъкжде, но и въ Писанието е казано: "Ти можешъ да научишъ всичко отъ Бога." Богъ е разпредѣлилъ нѣщата. Той е разпредѣлилъ всички работи. И ако ти мислишъ, че оттукъ ще научишъ нѣщо, оттамъ ще научишъ нѣщо, ти си въ погрѣшка. Всѣки може да предаде нѣщата дотолкова, доколкото е научилъ. Нѣма по-хубаво нѣщо въ живота отъ това, да предаващъ нѣщата така, както ся. Азъ наричамъ предаване отвятре: онова, което слушашъ отвятре, да го предадешъ безъ никакво изопачаване. Защо? - Защото ти си въ единъ свѣтъ, който Богъ е създалъ, не си господарь. И ако ти се дава нѣкакво благо, то се дава по единствената причина, че носишь Божията истина въ себе си. Щомъ се откажешъ отъ

#### тази истина, всичко се скжсва.

Рекохъ, животътъ носи Божественото въ себе си. И крадецъ е онзи, който идва да заблуди. Животътъ е пъленъ съ лъжливи мисли. Докато ти намъришъ Божествената мисъль, много време ще мине. Въ живота има една Божествена свобода. Тази свобода не е като онази, при която насила заставятъ войника да се бие на бойното поле. Ти самъ трѣбва да разберешъ нѣщата. Много нѣща могатъ да ти се кажатъ, но кои отъ тѣхъ ще приемешъ, това зависи отъ онова, което ти си разбралъ.

И тъй, Христосъ самъ опредъля: "Всъки, който идва и краде, коли, той погубва живота. А всѣки, който идва и жертвува живота си, той носи Божествената истина." И принципътъ е туренъ: "Азъ, казва Христосъ, не дойдохъ да служа на себе си, азъ дойдохъ да предамъ Божията истина." Рекохъ, сега вие трѣбва да се радвате на едно: на познаване на истината. Защо? - Защото тя е единствената придобивка. Свободата зависи отъ онова познание, което човѣкъ има и го прилага. Въ това седи свободата. Не е въпросъ за една свобода, която днесъ е една, а утре друга. Нѣкой казва, че се е просвѣтилъ. Вие трѣбва да имате право разбиране за просвещението. Мнозина се спиратъ върху въпроса за просвѣщението или върху други въпроси и казватъ, че не разбиратъ. Не, че не разбиратъ, но тъ искатъ всичко изведнъжъ да разбератъ. Всичко не може да се разбере изведнъжъ. Важно е ние да имаме въчната Любовь. Вие опитвали ли сте, какво нъщо е въчната Любовь? Рекохъ, ние употръбяваме такъвъ езикъ за нѣщата, какъвто всжщность не е, т.е. не ги изразява въ тъхната сжщина. Нъкой казва, че върва. Щомъ върва, той тръбва да търпи. Да търпи, това значи да носи безъ да се смущава. Щомъ вървашъ, Богъ ще те избави отъ всички несгоди въ живота. Ако е дошло времето, ще те избави, пъкъ ако не е дошло времето още, пакъ ще те избави.

Сега вие мислите, че и Христосъ като се е молилъ, ни гласъ, ни услишание на молитвата Му. Не, Христосъ казваше: "Господи, азъ зная, че Ти ме опитвашъ, но азъ вървамъ. Азъ вървамъ, че ще ме избавишъ, но какъ ще ме избавишъ, това не зная." Сега и вие искате да знаете по кой пѫть Богъ ще ви избави. Не, ти вървай, че Богъ ще те избави, а по кой пѫтъ ще стане това, не е важно. Това можешъ и да не знаешъ. И страданието ти нъма да се продължи много. Цълъ

день нѣма да страдашъ, ще страдашъ само нѣколко часа. Сега нѣма какво да ви разправямъ за страданието. Страданието, това е чистене, нищо повече. Безъ страдания животътъ не може да се разбере. Страданието е едно велико дѣло. Въ него ти ще намѣришъ пѫтя.

Та рекохъ, за да се разбере истината, за да се разбере живота, за да олекне на човъка, той тръбва да си тури една нова основа. Дотогава, докато човѣкъ се смущава отъ хората, той е на кривъ пжть. Докато се смущавате, вие не сте на правъ пять. Рекохъ, че не трѣбва да се смущавате, това е другъ въпросъ вече. Само мядритъ хора не се смущаватъ. Докато се смущавашъ, ще знаешъ, че има нѣщо, което трѣбва да намѣришъ. Не е престжпление да се смущава човѣкъ, но той трѣбва да знае, че още не е дошълъ до положението да се научи, какъ да не се смущава. Като разправямъ това на една сестра, тя казва, че това учение било много трудно. Когато казвате, че едно учение е много трудно, това показва, че вие сте разбрали само външната страна на това учение. Божественото учение ни най-малко не е трудно. И тъй, всѣки се стреми да добие живота. Животътъ, отъ сега нататъкъ, трѣбва да се добива. Той трѣбва да си го представя, не какъвъ тръбва да бжде сега, нито какъвъ тръбва да бяде утре, но какъвъ трѣбва да бяде въ старини, когато остарѣе. Важно е какъвъ ще бжде животътъ утре, като изгубишъ силата си. Казвате: "Докато съмъ младъ, нѣма какво да мисля." Другъ казва: "Докато съмъ младъ, ще мисля." Който мисли, че е младъ, той мяза на единъ младъ конь, който носи голѣмъ товаръ. Какво ще постигне човѣкъ, като дойде до мъстоназначението? Ще ти дадатъ малко зобчица. Казватъ за нъкого: "Той тръбва да стане професоръ." Хубаво, като стане професоръ, какво ще спечели? - Нищо нѣма да спечели. Всичко седи въ онази Божествена придобивка, която можешъ да имашъ. Всичко седи въ онова съзнание въ себе си, щото всичко, каквото си придобилъ, да не го изгубишъ. Въ това седи силата на човѣка. А така, ако днесъ придобиешъ едно нѣщо, а утре го изгубишъ, това не е Божествено знание.

Понѣкога вие се уморявате да чакате и казвате: "Какъ ще се търпи?" Какъ ще се търпи? - Търпението седи въ очакването на онова, което има да придобиешъ. И следъ като го придобиешъ, да съзнаешъ, че си придобилъ нѣщо. Тамъ е силата на човѣка. Христосъ казва: "Азъ дойдохъ да имъ дамъ животъ." Всичко е въ живота. Следователно не се заблуждавайте съ временни работи. Това не значи, че животътъ, който сега имате, е лошъ. И въ този животъ се крие Божественото, което е сжществено. Другитѣ работи, тѣ сѫ опаковкитѣ, обвивката, която служи на онова, което си придобилъ. Само отъ придобитото човѣкъ може да се ползува.

"Крадецътъ не идва, освенъ да открадне, да заколи и да погуби." Това е само външната страна. Понеже крадецътъ нищо не е създалъ, той знае само да яде и да пие - нищо повече. Онова, дълбокото начало, което дава сила на човѣка, то е въ изпълнение волята Божия, не въ външната мисъль да изпълнявашъ тази воля, но тя седи въ съзнанието на човѣка, че той изпълнява волята Божия и че служи на Бога, както кракътъ, който служи на човъка, е свързанъ съ цълото, така той служи и на Бога. Не единъ день да служи, а другъ день да не служи. Той трѣбва даромъ да служи. Сега човѣкъ трѣбва да отличава временния отъ истинския или отъ Божествения животъ. И временниятъ животъ си има своето предназначение, както и истинскиятъ животъ. Вие искате да знаете, какво е предназначението на истинския животъ. Има нѣща, които за да знаете, дълго време трѣбва да чакате. Запримѣръ искате да знаете, можете ли да вдигнете една голъма тежесть. Ти не си носилъ земята на гърба си, да знаещъ, какво нѣщо е тежесть. Ти имашъ понятие за една малка тежесть отъ десеть - двадесеть килограма. Това не е онази голѣма тежесть, отъ която трѣбва да се учишъ. Вие тръбва да знаете, има много работи въ съзнанието ви, които тръбва да опитате. Само по този начинъ ще се доберете до истинския животъ. Вземете запримѣръ Христосъ, Който минаваше за Синъ Божий, и Него Богъ остави да страда. Защо? - Не знаемъ, но и Той тръбваше да страда. Защо тръбваше

да страда? - Така е било опредѣлено. Нѣкой конь трѣбва да носи товаръ. Защо? Другъ нѣмаше ли, който да носи товара? Този конь е натоваренъ и той трѣбва да изнесе товара на опредѣленото мѣсто. Най-умниятъ човѣкъ, Христосъ, дойде да помогне на хората. Не е въпросъ само да се помогне на човѣка, но така трѣбва да му се помогне, че той да влѣзе въ пѫтя на Истината.

Великиятъ законъ изисква така да помогнешъ на човѣка, че да направишъ съ него връзка. Нали сте виждали нѣкои хора, какъ искатъ да знаятъ, какво нѣщо е любовьта. Любовьта е най-важното нѣщо. Единъ момъкъ може да обича една мома, втора, трета, но той не ги обича еднакво. На една мома той може да дава подаръци, а на друга - нищо. Когато обичашъ нѣкого, ти много нѣма да му давашъ. Казвате: "Изобилно да дадешъ." Не, изобилното даване е залъгване. Когато майката тръгва нѣкжде изъ града, тя ще даде на децата си това - онова, да ги залъже. А на разумнитъ си деца тя ще каже: "Слушайте, мама, азъ отивамъ въ града, вие ще знаете това." Тя ще имъ разправи всичко и тѣ ще я разбератъ. Сега вие искате да знаете защо не ви е дадено онова, което сте очаквали. - Че вие не сте чакали колкото трѣбва. Ако сега ви се даде това, което очаквате, вие нѣма да го използувате. Всички нѣща трѣбва да се използуватъ. Вие не сте използували сегашния животь, както трѣбва. Казвате: "Като се преродя втори пжть, какво ще бжде?" - Какво ще бжде? Или какъвъ ще бждешъ? - Ти ще бждешъ пакъ такъвъ, какъвто си сега. За да не бждешъ такъвъ, какъвто си сега, трѣбва да се измѣни формата ти, съзнанието ти. И ако съ това измѣнение ти растешъ, прогресирашъ, имашъ добри условия, ти ще можешъ да очаквашъ добри резултати въ живота си. Ако пъкъ това не стане, тогава ще намъришъ пжтя си. Ти тръбва да намѣришъ пѫтя си. Този животъ, въ който сега живѣешъ, ти тръбва да намъришъ онъзи Божествени условия, които Богъ ти е далъ. Не е въпросъ да бждешъ недоволенъ. Нека дойде недоволството, но въ тебе трѣбва да дойде и доволството отъ живота.

Условията, при които сега живѣете, вие сте недоволни отъ тъхъ и казвате: "Какво съмъ придобилъ?" Че какво искате да придобиете? Въ какво седи придобивката на живота? Богатиятъ, учениятъ, силниятъ, които умиратъ, сж на кривъ пять. Който е умрѣлъ и оживѣлъ, той е на правъ пять. Така седи истината. Казвате: "Може ли човѣкъ да не умира?" -Това е другъ въпросъ. Важно е, като умрешъ, можешъ ли да оживѣешъ? Не, че сегашниятъ човѣкъ е безсмъртенъ, но вжтрешното придобиване на живота се опредѣля съ безсмъртието. Колко е трудно човъкъ да се запознае съ Божественитъ методи, по които Божиятъ Духъ го води. Понъкога човѣкъ иска да научи нѣщо, но въ това си стремление той не учи това, което му е необходимо, но учи това, което не му е потрѣбно. Христосъ казва: "Азъ дойдохъ да дамъ животъ." Животътъ е единственото нѣщо, къмъ което всѣки се стреми. Запримѣръ, виждате единъ човѣкъ, който е въ мъртво състояние. Обаче, щомъ влѣзе въ него Божествениятъ животъ, той веднага оживъва и разбира, че е на правия пжть. Единъ день, както ямъ пжпешъ, една млада сестра идва при мене и ми иска единъ ръзанъ отъ пжпеша. Азъ ѝ обещахъ единъ ръзанъ. Внезапно тя тръбваше да отиде нъкжде, извикаха я нъщо. Въ това време дойде друга сестра и азъ дадохъ цълия пжпешъ на нея. Следъ това дойде първата сестра и ме попита: "Ами за мене пжпешъ?" - "Дадохъ го на друга сестра." - "Че ти ще ме накарашъ да изгубя върата си въ тебе." - "Щомъ е така, иди на бакалницата да купишъ единъ пжпешъ." Тя отива на бакалницата, но тамъ нѣма пѫпеши. Не се мина половинъ часъ, единъ братъ ми носи единъ пжпешъ. "Ела сега да ти дамъ единъ ръзанъ, който ти обещахъ. Понеже твоята въра се основава на онова, което ти давамъ, ето ти единъ рѣзанъ." Значи, ако не ти дамъ този ръзанъ, работата нъма да върви. Та рекохъ, не губете вѣрата си въ Бога! Сега азъ ви говоря на единъ разбранъ езикъ, не губете вѣрата си. Знайте, че нъщата не ставатъ споредъ васъ, но споредъ Бога. Въ Бога нѣщата не могатъ да не ставатъ, щомъ тѣ сѫ опредѣле-

ни. Ако вие очаквате това, което Богъ е предвидилъ, да се измѣни споредъ вашата воля, вие се лъжете. Вие сами трѣбва да провѣрите, дали сте придобили това, което Богъ ви е опредѣлилъ. Богъ опредѣля нѣщата, преди вие още да сте сжществували. Той е начърталъ плана за всъки човъкъ отдълно. Но вие не можете да вървате въ това, докато не получите нѣщо отъ Него. Ако не получите нищо отъ Бога, ще кажете като тази сестра: "Ще ме накарашъ да изгубя вѣрата си въ тебе." И действително, животътъ седи въ онова, което Богъ ни дава. Хиляди блага има, които Богъ всъки день ни дава и въ които ние тръбва да върваме. Що се отнася до условията, вие не трѣбва да мислите, нито да желаете да имате по-добри условия отъ тия, които ви сж дадени. Добритъ условия зависять отъ разбирането на човѣка. Щомъ разбирашъ, условията сж добри. Щомъ не разбирашъ, условията сж лоши. Каквото и да дадешъ на здравия човѣкъ, той всѣкога може да го използува. На болния човѣкъ и най-добрата храна да дадешь, той не може да я използува. Смисълъть на нѣщата седи въ онова, което въ даденъ случай можешъ да използувашъ. Тъй щото, ако очаквате да се подобри вашето положение, вашия животъ, вие сте на кривъ пжть. Тръбва да се подобри нѣщо, но това подобряване се отнася до вашето съзнание, до вашето разбиране. Вие чакате да се подобри живота ви, но животътъ не може да се подобри отвънъ. Животътъ е подобренъ, а вие трѣбва само да го разбирате. "Крадецътъ не идва, освенъ да заблуди." Често ме запитвать, защо нѣкои работи ставать така, а не по другь начинъ. Защо работитъ ставатъ така, както не тръбва? Какъ тръбваше да станатъ работите? Защо не питате, защо тръбва да се измѣни формата на малкото дете? Защо малкото дете тръбва да измъни своята форма и да придобие друга форма? Мнозина искатъ работитъ да ставатъ така, както вие желаете. Че това не е Божествена мърка на нъщата. Иовъ казва: "Господь дава, Господь взима." Онтзи отъ васъ, които не разсжждавать като Иова, тѣ мязать на онзи богать човѣкъ, който оставиль на съхранение нѣкои свои скжпоценности у

една бедна вдовица. Следъ години той идва и си ги взима. Други пъкъ мязатъ на бедната вдовица [жена], която се оплаква на мжжа си, че богатиятъ дошълъ да си вземе скжпоценноститъ. Мжжътъ ѝ казва: "Ние трѣбва да благодаримъ и на това, дето ги остави досега при насъ. Негови сж тѣзи скжпоценности и той има право да си ги вземе, когато пожелае." Нищо въ свѣта не е наше. Ако мислимъ обратното, ние се лъжемъ. Казвате: "Това дете е мое." Не, това дете не е твое, то е оставено временно само при тебе. Паритъ ти се изгубватъ. И тѣ не сж твои. Утре ще умре и мжжътъ ти, и жената ти, и децата ти, приятелитъ ти и ти ще останешъ съвършенно самъ. Животътъ на Земята е едно училище, въ което ти само ще се учишъ. Животътъ не е на Земята, животътъ е на друго мѣсто. Не може точно да се каже, где е живо-

тътъ, но може да се каже, че животътъ продължава да се развива, да се разширява.

Та рекохъ, сега ще започнете съ вѣрата, ще преповтаряте нѣщата. Като преповтаряте онова, което придобиете, то е заради васъ. Вие ще бждете въ положението на рибаря. За рибаря не е важно, колко риба е влѣзла въ вждицата му, но колко отъ тази риба той е успѣлъ да улови. Това, което е вънъ отъ мрежата му, той ще го остави настрана, но ще задържи онова, което е влѣзло въ мрежата вжтре. Това, което е влѣзло у васъ, то е Божието благо заради васъ. Рекохъ, всичко е възможно за онзи, който вѣрва. Ето защо той непреривно трѣбва да вѣрва. Всѣки моментъ отъ живота носи по едно благо. Вслѣдствие на това човѣкъ никога не трѣбва да се обезсърдчава. Който разбира Божественото учение, той никога не трѣбва да се обезсърдчава.

Нѣкои искатъ да се примирятъ. Примирението въ свѣта става само за умнитѣ хора. Какво ще се примиряватъ обикновенитѣ хора? Преди всичко обикновениятъ човѣкъ нѣма Божествено разбиране за нѣщата. Безъ Божествено разбиране, нѣщата въ живота сѫ безсмислени. Ако ти чакашъ онова благо, което Богъ ти е опредѣлилъ, да дойде по нѣкакъвъ външенъ пѫть, ти си въ крива посока. Това благо ще дойде

отвжтре. Че това е реалното, това е сжщественото въ свѣта. Всичкитѣ блага, които идватъ въ свѣта, тѣ именно донасятъ Божественитѣ блага. Тѣ сж Божественото.

Но едно тръбва да се знае: Всъко нъщо въ живота се добива чрезъ вѣрата. Мнозина казватъ: "Е, гола вѣра." - Не, върата всъкога е облъчена. Да мислитъ, че върата е гола, това е неразбиране на нъщата. Ние сме замънили върата съ несящественото въ живота. Не, върата представя соковетъ на плодоветъ. Соковетъ на плодоветъ образуватъ върата. Вървайте, безъ да мислите, че върата е гола. Голата въра е човъшка въра, а облъчената въра е върата въ Бога. Защото Богъ живѣе въ всѣки единъ човѣкъ дотолкова, доколкото той върва въ Бога. Въ това отношение всъки човъкъ се различава по степеньта на върата, която има въ себе си. И ние се учимъ отъ вѣрата на другитѣ хора. Значи ние вървимъ по пжтя на онѣзи, които вѣрватъ. Нѣкой казва, че нѣма нужда отъ другитъ хора, нъма какво да се учи отъ тъхъ. Нъмашъ нужда ли? Каже ли нѣкой, че нѣма нужда отъ другитѣ, неговата работа е свършена. Всички хора, които иматъ вѣра, тѣ съставятъ едно цѣло. Христосъ казва: "Азъ дойдохъ въ свѣта, за да дамъ животъ на хората, и да го иматъ преизобилно." Това тръбва да знаятъ всички млади, както и всички стари. Азъ нѣма да ви казвамь, че сте стари. Старь е онзи, който не разбира. И младъ е онзи, който не разбира. Младиятъ тръбва да върва, а стариятъ да разбира. Погрѣшката на стария седи въ това, дето мисли, че всичко знае. И на младия, и на стария погрѣшката е въ знанието имъ. Всички - и млади, и стари тръбва да върватъ, нищо повече. Силата на човѣка е въ неговата вѣра. А онѣзи, които трѣбва да се застжпватъ за човѣка, тѣ сж отвжтре. Други се застжпватъ за човѣка. Когато хората уреждатъ живота си на Земята, не го уреждать тѣ. Други сжщества се застжпвать за тѣхъ. Това сж сжщества, които сж завършили своето развитие. Тъ ще кажать на човъка: "Така ще направишъ, иначе ще направишъ, ще вървашъ." Ако кажешъ, че всичко знаешъ, самъ ще закжсашъ.

Нѣкои ме питаха колко време ще говоря. Казахъ имъ, че ще говоря 10-15 минути. Както виждате, тѣзи минути отдавна минаха. Силата на човѣка седи въ вѣрата. Та и на васъ рекохъ: Вѣрвайте въ това, в което и азъ вѣрвамъ. - "Ама отде да го знаемъ?" - Ще го опитате. Всѣко нѣщо ще го опитате. Вѣрата седи въ опита. Ще вѣрвате, докато дойдете до онова положение, да знаете истината. А вие можете да знаете истината само когато сте я придобили. Не е въпросъ за цѣлата истина, но поне дотолкова, доколкото сте я придобили в даденъ случай. Вие сте добили толкова отъ истината, колкото ви е потрѣбна за дадения случай.

Сега, явява се другъ въпросъ. Като слушате да ви се говори, казвате: "Тази е дълбока работа." Ще кажете, че ще я оставите за второ прераждане. Въ второто прераждане ще кажете, че ще я оставите за третото прераждане и т.н. Така ще отлагате за десето, за стотно и повече прераждания, но не е въпросъ до отлагането. Не е лошо да вѣрва, да мисли човъкъ, че ако не придобие нъщо днесъ, утре ще го придобие. Ако не го придобие въ този животъ, въ другъ ще го придобие. Вие очаквате въ дадения случай да придобиете нѣщо, безъ да можете да придобиете. Такова нѣщо нѣма въ свѣта. Благото, което Богъ ти е далъ, ти трѣбва да го понесешъ. Като вървашъ въ Бога, като носишъ това благо, ти ще се научишъ. Не мислете, че хората могатъ заради васъ да носятъ благата. Не, всъки самъ ще си носи своето благо. Законътъ е такъвъ. И всѣки самъ ще си носи своето страдание. Нѣма да носишъ страданието на цѣлия свѣтъ. Всѣки самъ ще носи своето благо и всѣки самъ ще носи своето страдание. Тогава какво тръбва да правите? Като знаете въ какво седи благото, носете благото си. Щомъ се отказвате да но-

сите благото си, ще носите страданието си.

Законътъ е такъвъ. Ще носишъ твоитѣ блага, които Богъ ти е далъ. Вие ще се движите и като погледнете къмъ Бога, нѣма да се запитвате какви сѫ тѣзи блага и защо ви сѫ дадени. Запитвате ли се, това говори за неразбиране на живота. Това, което Богъ ти е далъ, то може да стане толкова голѣмо,

колкото искашъ и толкова малко, колкото искашъ. Нѣщата се увеличаватъ и смаляватъ според човѣшката лакомия. Ти бѫди благодаренъ на това, което ти е дадено. Казвате, че човѣкъ не трѣбва да бѫде глупавъ. Глупавъ човѣкъ е онзи, който не вѣрва.

Христосъ казва: "Азъ дойдохъ да имъ дамъ животъ." Христосъ, Който бѣше богатъ, раздаде всичко, за да изпълни волята Божия. Всички вие трѣбва да изпълните Волята Божия. Казвате: "Азъ много съмъ служилъ на Господа." Какво служене е това? Щомъ губишъ мира си, ти не служишъ на Бога. Всичко, което човѣкъ върши всѣки день, това е единъ вѫтрешенъ законъ, това е единъ времененъ законъ, който ще придаде на човѣка това, което той търси. Защото нѣма по-хубаво нѣщо отъ това да се научи човѣкъ да разбира Бо-

жиитѣ пѫтища.

Рекохъ, сега ще вървите по стжпкитъ на Христа. Нъкой казва: "Че азъ какво мога да дамъ?" - Можешъ да дадешъ. И на тебе е дадено, и ти трѣбва да дадешъ. И после, отъ онова, което ти даватъ, ти ще знаешъ доколко си изпълнилъ волята Божия. Ако ти дадатъ повече, това значи, че си извършилъ волята Божия. Ако ти дадатъ по-малко, значи по-малко си извършилъ волята Божия, т.е. не си извършилъ волята Божия както трѣбва. Мнозина казватъ, че хората не живѣятъ както трѣбва. Това е друго заблуждение. Ако хората наистина живѣятъ добре, това Господь го знае. Ако Богъ, Който знае нѣщата, ги изчаква, изтърпява, защо ти да не можешъ да ги изчаквашъ? - "Ама, мене ми дотегна да чакамъ." Вие трѣбва да се научите да чакате. Сега, днесъ или утре, или другъ нѣкакъвъ животъ, или следъ много години, вие трѣбва да чакате, докато дойде едно благо. Когато дойде благото, тогава е опредѣлено да дойде. За това време е опредѣлено. Бждете благодарни на онова, което идва въ вашия животъ и ще видите, че нѣма да се разочаровате. Човѣкъ трѣбва да върва и при най-лошитъ условия. - "Ама, безъ работа ли ще бждемъ?" - Не, ще работите и ще видите, че законътъ на върата работи всъкога. Този законъ работи много добре. То-

зи законъ е работилъ и въ миналото, работи и въ настоящето, ще работи и въ бждещето. Той работи и между християни и между нехристияни. Изобщо, Божиитъ пжтища не могатъ да се изопачаватъ. Защо? Защото свътътъ се ржководи отъ разумни сжщества, които сж завършили своето развитие. Тъ ни учатъ. Тъ не могатъ да учатъ хората на такива пжтища, отъ които тъ сами ще пострадатъ. Христосъ казва: Пазете се отъ лъжливитъ мисли. Пазете се отъ лъжливитъ желания. Приемайте Божественото, което носи благата.

Когато се говори нѣщо, нѣкой казва, че това се говори за него. За него или за другъ нѣкой, или за когото и да се говори, законътъ е все сжщия. Не е въпросъ за кого се говори. На когото и да се говори, той трѣбва да знае, че е длъженъ да изпълни Божия законъ, да изпълни волята Божия. "Ама, кривъ ли съмъ, че не мога да изпълня закона?" - Кривъ ли си или не, ти самъ знаешъ това. Никой не знае, ти кривъ ли си. Ти самъ трѣбва да разбирашъ и да съзнавашъ въ себе си кривъ ли си или си правъ. Каже ли ти Духътъ нѣщо, цѣлъ свѣтъ да те осъжда, ти трѣбва да изпълнишъ това, което Духътъ ти е казалъ.

И тъй, Христосъ казва: "Азъ дойдохъ да имъ дамъ онзи истински животъ, който носи Божиитѣ блага."

Отче нашъ

Първа съборна беседа отъ Учителя, държана на 19 августъ 1936г., София, Изгръвъ

#### ВЖТРѢШНАТА ВРЪЗКА НА ЖИВОТА

5 часа сутриньта Времето меко, приятно, топло. Омара.

Добрата молитва "Въ начало бъ Словото"

Ще прочета само 11 глава отъ Евангелие на Иоана.

"Духътъ Божий"

Азь ще цитирамъ 26 стихъ, отъ 12 глава на Иоана: "Ако слугува нѣкой на мене, мене да последва и дето съмъ азъ, тамъ ще бжде и слугата ми; и който слугува на мене, него ще почте и Отецъ ми." Има две разбирания за живота. Едно външно разбиране и едно вжтрешно разбиране. Имате една хубава, красива мома, която обръща внимание на своята външность; имате една, която не е толкова красива, но е умна. Не вземайте нѣщата тъй както сж. Съвременнитѣ хора се спирать: "Защо свѣтътъ е такъвъ?" Е, какъвъ можеше да бяде? То не е единъ произволъ. Има единъ законъ, който опредѣля живота. Понеже човѣкъ е дошълъ да се учи на Земята, който разбира, който не разбира, той ще търси външната страна на живота. Сега човъкъ не може да бжде силенъ. Казвашъ, че човѣкъ трѣбва да бѫде силенъ. За да бѫде човѣкъ силенъ той трѣбва да има търпение. Не привидно търпение, но дълбоко въ себе си да знае, че търпи. Търпение съ разбиране. И като търпи, той се радва на това, което той разбира. Трудното е тамъ, че човѣкъ не може да дойде тамъ, да разбере туй, сжщественото въ живота. И казва: "За бждеще азъ ще го науча." Въпросътъ не е за бждеще. Въпросътъ е за сега. Нѣкой казва: "Ама вижъ, едно време, като билъ Христосъ на Земята, какъ е проповъдвалъ." Не е въпросътъ и тамъ.

Защото Христосъ е миналъ вече. Едно време народътъ е вървалъ, туй е станало. И всички се спиратъ на онова, несжщественото. Всъки е турилъ въ себе си една цъна, която не съотвътствува. Цъна, която съотвътствува, е тази: Единъ огънь, който не може да изтърпи всичкитъ работи, той е слабия огънь. Съ него не можешъ да боравишъ. Онова, което имашъ, съ него тръбва да можешъ да разрешавашъ всичко. И тогава се явява друго едно положение: човъкъ съзнава въ себе си, че нъма това, нъма почва и тогава се явява лицемърието, той съзнава, че не е такъвъ, какъвто тръбва да бжде. И казва: "Е, сега не съмъ, но за бждеще ще бжда." Въпросъ не е за бждеще. Но тръбва да се учишъ. По-добре да претърнишъ срамъ, отколкото почитъ. Че ако не знаешъ, ти ще се срамувашъ, че не знаешъ. И ще се признаешъ, че не знаешъ.

Та рекохъ, въ новитѣ времена, въ сегашнитѣ времена, човѣкъ трѣбва да дойде до сжщественото. Да се намѣри въ единъ свѣтъ на съвършени сжщества. И хората тогава не ги е срамъ, хората не вѣрватъ въ другия свѣтъ. Тѣ говорятъ за духове, за това, за онова, но тѣхната идея е неопредѣлена. Нѣкой пѫть ние схващаме само онова, което хората мислятъ заради\* насъ. Де е тогава, ние не искаме да умремъ. Защо? Защото не вѣрваме.

Сега нѣма да вземете нѣщата лично за себе си. Защото като сте на 5 години, на 10, на 15, 20, 25, 30 години вашитѣ възгледи се различаватъ. Питамъ сега, въ живота ви кой възгледъ е най-правия? Права е само Истината, въ васъ въ дадения случай. И животътъ ви зависи отъ това, нѣкой пѫть вие мислите да бѫдете късметлии. Късметътъ ви зависи отъ онѣзи, които сѫ въ васъ, които ви разбиратъ. И никой не живѣе за себе си. Да кажемъ, ти си инженеръ, ти за себе си нѣма да учишъ инженерство. Тебе инженеръ, ти за себе си нѣма да учишъ инженерство. Тебе инженерство не ти трѣбва. Значи трѣбва да имашъ вѣра, туй, което знаешъ, да се ползуватъ другитѣ хора. Или може да си музикантъ, ти за себе си знаешъ, навсѣкѫде, кѫдето ти е потрѣбно, може да си служишъ съ нея.

\*заради - за (бел.ред.)

Та рекохъ, сега има нѣща отъ единъ времененъ характеръ. И най-мжчното е човѣкъ да разбере временното. Защото вѣчното не може да се разбере, докато не разберешъ временното. Ние говоримъ за вѣчностьта, говоримъ за другия свѣтъ. Сега ученитѣ хора говорятъ, че толкова милиарда земи, слънца има. Това сж само предположения въ съзнанието. Тукъ нѣма една опредѣлена идея, той не е билъ въ тия слънца. Ама, имало хора въ другитъ свътове. И тамъ не е биль. И той не знае какви сж тия хора. Та рекохъ, за да разберемъ, сжществува едно положение. Вземете на Земята запримѣръ, тия малкитѣ бубулечици, каква служба извършватъ? Ти ще кажешъ: "Менъ не ме интересува това." Може, на тебе сега не ти трѣбва, но за бждеще, ще ти потрѣбва. Има нѣщо, което за бѫдеще ще ти потрѣбва. Има нѣща, които сега ти трѣбватъ. Тебе ще те интересува какво мислятъ хората заради тебе. Какво могатъ да мислятъ хората за тебе? И кое е онова, което ще те ползува въ дадения случай? Понеже хората се научили да не мислятъ, много повърхностно мислятъ тѣ. Тѣ нѣматъ една здрава мисъль, така Божествена мисъль. И тогава се самозаблуждаватъ. Най-първо е важно здравето на човѣка. Тамъ е първиятъ прогресъ. И безъ здравотата нищо не може да се постигне въ свѣта. То е една мѣрка. Ако си здравъ, всичко можешъ да постигнешъ. Като казвамъ, че всичко можешъ да постигнешъ, постижение на тебе, ти, човъкътъ, който живъешъ въ тази форма, за да разбирашъ своя животъ, не да разбирашъ живота на другитъ хора. Защото всички хора изучаватъ условията, при които тѣ живѣятъ. И като научи човѣкъ тия условия, той може да се подигне. Питамъ тогава, вземете единъ учитель, кои ученици му сж любими? - Които учать? Кои ученици сж добре дошли? - Онѣзи, които знаятъ да работятъ. Не само да работятъ, но и добре да работятъ. Вземете онѣзи, които ще говорять. Та рекохъ, онова, което ние ще говоримъ, трѣбва да е добро заради насъ. Защото почитьта на човъка зависи отъ онова, което ще каже. Не мисли само да кажешъ нѣщата. Но туй, което ще кажешъ, колко време

ще трае. Животътъ е като бояджийство, не гледай само да боядисашъ за единъ моментъ отгоре и после да избѣлѣе. Но гледай хасъ\* боя да туришъ.

Сега, тъй като се разсжждава, ще кажатъ: "Той е много труденъ, животътъ." Тебе ти трѣбва само едно нѣщо. Имашъ ли понятие, какво Богъ мисли за тебе? Богъ не е човѣкъ да каже лицеприятие. При Бога като ще идешъ, кой е, който ще те препоржча? Азъ сега не искамъ да ви говоря върху нѣщо, което да погълне умоветѣ, понеже животътъ се изявява въ една широка площъ. И колкото тази площь се разширочава и става за полза на тебе и на човѣчеството, то е правата страна.

Та рекохъ, вие сега имате познание. Добре. Ти между малки деца минавашъ за ученъ човѣкъ, ама утре, като се намѣришъ между ученитъ хора, за какъвъ ще минешъ? Ти, учениятъ човѣкъ ще станешъ обикновенъ човѣкъ. Смирението е тамъ, че не да се смирявашъ, ами да съзнавашъ въ даденъ случай, че има какво да учишь. Свѣтътъ отъ единия край до другия, ти трѣбва да се смиришъ и ти трѣбва да знаешъ, че нищо не знаешъ. Че туй тръбва да го знаешъ. Че нищо не знаешъ, то не е право. "Ама, ти нищо не знаешъ." Така не се говори. Вземете единъ цигуларь, който свири, сега за обяснение го казвамъ това. Зависи отъ онзи тонъ, който ще произведе. Зависи отъ неговитъ пръсти, кжде ще ги тури и какви трептения ще произведе, образува. После, вземете въ говора на човѣка. Ти трѣбва да знаешъ, какъ да говоришъ. Не само да кажешъ една дума. Всъка една дума има своитъ трептения. Всъко нъщо е съ мисъль. И ако ти се научишъ да говоришь, тъй както трѣбва и за да познаешъ дали говоришъ тъй както трѣбва или не, ти най-първо ще направишъ единъ опитъ, можешъ ли да говоришъ или не. Ако кажешъ нѣщо и стане, ти си разбралъ, но ако кажешъ и не стане, че после почнешъ да го корегирашъ, казвашъ, направилъ си една малка погръшка, ама нъма нищо. Погръшката е за тебе. Въ свъта

\*хасъ - (ар.-тур.) чистъ, истински

погрѣшката, думата, която си казалъ, работата, която ти си направилъ, засѣга тебе. Въ съвършения свѣтъ не се допущатъ никакви погрѣшки, никакви аномалии не се попущатъ, не сжществува[тъ] тамъ. Единъ ученъ човѣкъ, единъ мждъръ човѣкъ не можешъ да го излъжешъ съ нищо.

И казва сега Христосъ: "Който на менъ слугува." Едно особено понятие - "да слугуваме на Христа". И постоянно говорять: "Светиитъ тъй живъятъ." Светиитъ живъятъ за себе си. Какво те ползува тебе, светията, който е живѣлъ за себе си, праведенъ си е. Следователно ти трѣбва да живѣешъ като него. Ако ходишъ въ училище и не рисувашъ както тръбва? Всъки день тръбва да внесешъ нъщо ново. И въ какво седи подмладяването въ свѣта? Подмладяването седи в новото, което внасяшъ, младостьта и старостьта е човѣшкото. Щомъ остарѣешъ, не въ тази смисъль, има една старость, която тръбва да остаръешъ, но има една старость, въ която ти оглупявашь. То е човѣшкото. И казвашь: "Едно време азъ бѣхъ много усърденъ." Едно време, че си билъ много усърденъ, трѣбва да минешъ по този пѫть. "Едно време азъ свирихъ много добре, а сега не свиря." И съ туй се отлагатъ работитъ. И тогава отлагаме работитъ. И тогава идваме до положението, ще влѣземъ нѣкжде, като нѣкой грамофонъ, казва онзи: "Азъ мога да свиря всички пѣсни." Че какъ ще ги свиришъ? - "На латерна." Ще взематъ латерната и колко може да свири една латерна? Нека кажемъ 15 - 20 парчета. То е сегашния механически начинъ.

Та рекохъ, човѣкъ трѣбва да разбира вѫтрешната връзка на живота и да се занимава само съ себе си. Който иска да се развива, той трѣбва да се занимава само съ себе си дотогава, докато той се научи. Единъ обущаринъ трѣбва да се занимава съ себе си, съ своя занаятъ. Че обущата, които прави, да ги прави на свѣтъ. Туй сѫ все обяснения. Туй да правишъ, онова да правишъ. Вземете, има една наука за лѣкуване. При сегашнитѣ условия трѣбва да пиешъ цѣръ. Ще пиешъ цѣръ по една капка, по двѣ, по три, по четири, по десеть капки, така се лѣкува. А има единъ начинъ за лѣкуване, пакъ ще вземешъ цѣръ, мислено. Мислено ще вземешъ всичкитѣ

нѣща, парчета отъ човѣшката мисъль. Като казвамъ всичкитѣ нѣща, парчета отъ човѣшката мисъль, онази мисъль, която преобразява работитѣ.

Е, сега положението е такова. Какво е именно положението? Едновременно вие носите двама живота. Вие мислите, колко сте успѣли. То е хубаво да мислите така. Да търсите уважение и почить е хубаво. Но, за да ви уважаватъ, защото уважението нѣма да дойде отъ свѣта, когато пѫтищата на единъ човѣкъ сѫ благоугодни на Бога, Той го примирява съ враговетъ му. Защото пжтищата на всъки човъкъ сж благоугодни на Бога, и Богъ направи хората да го обичатъ. Щомъ нѣкой пѫть не те обичатъ хората, ти тогава ще знаешъ отъ Писанието, че и Христосъ едно време не Го обичаха. Колко души имаше, които не Го обичаха? - Една шепа тамъ еврейски свещеници, сто, двестѣ, души, ще кажатъ: "Не Го обичатъ." А народътъ Го обичаше. Та рекохъ сега, ние цитираме, че едно време и светиитъ били тъй. Туй е само за обяснение, но като дойдемъ до науката вжтре, има не само една наука. Ти не само ще разправишъ урока си, но и ще го направишъ. Има една наука, ти не само ще кажешъ какво нъщо е музиката, но и ще пъешъ малко. Важното е тамъ сега. Сега казва Христосъ: "Който на мене слугува". Той слугува, понеже ако не слугува той нѣма да се научи. Тогава идваме до другото положение: "Е, казва нѣкой, ти ще се помолишъ заради мене." Хубаво, да се помолишъ, азъ не отричамъ моленето, но да накарашъ другитъ? Какво можешъ да накарашъ другитъ? Казва: "Азъ не зная урока си, но ти го кажи заради мене." Нѣма смисълъ. Та рекохъ, трѣбва едно вжтрешно разбиране на живота. Тъ казватъ: "Християнството е една дълбока наука." Днесъ свѣта вече не се възпитава. Казватъ: "Еди коя кжща или домъ на Марсъ или на Юпитеръ и т.н." Но за да се възпиташъ, той, казва, е роденъ въ първия домъ, и т.н. Но знаешъ ли методитъ, по които човъкъ може да се възпита? Та рекохъ, винаги тръбва да търсите хора, които разбирать нѣщата. И като ти разправять, азъ съмъ гледалъ, нѣкои прости жени, а знаятъ хубаво да готвятъ. Какво-

то знаятъ, знаятъ да го направятъ хубаво. И учѝ отъ човѣкъ, който знае. Но въ дадения случай е важно онова, което той ще предаде, да го предаде както трѣбва.

Е, сега влизаме въ единъ свътъ на съвършени сжщества, които нѣматъ време, не искатъ да си губятъ времето. Ти тръбва да бждешъ готовъ да слушашъ. За да слушашъ, тръбва да се научишъ. Другото положение. Та рекохъ, ние идваме до положението, казвашъ: "Кога ще се науча?" - Никога. Защото туй, което сега знаете, единъ день то нѣма да бжде нищо. Но то е крайното положение. Въ знанието всѣкога има една страна, дето ти трѣбва да съзнавашъ. Има нѣща, които ти знаешъ, но не ти сж ясни на тебе нъщата. И туй, което ти съзнавашъ, ти него трѣбва да опиташъ. Не какво знаешъ и какво не знаешъ - онова, което тръбва да научишъ. И не трѣбва да си горделивъ. Казва: "Азъ тия работи съмъ ги училь." Е, хубаво. Ама, че мждриять трѣбва да бжде смиренъ. Мядритъ хора ся горделиви, но тъ не критикуватъ никого. Той слуша, като му разправять нѣщо, но той не го прекжсва. Нищо не казва. Той вижда, че прави погрѣшка, слуша го той и ако вие не сте се научили да слушате тъй, ама вие, като каже нѣщо нѣкой, казвате: "Ама не е право това." Ти го остави, той да се изкаже. Не го прекжсвай. Нека изпѣе нѣщо и тогава ще му кажешъ, тъй по приятелски начинъ: "Еди кой си тонъ на еди кое мъсто не е въренъ." Та рекохъ сега, щастието на човѣка седи въ онова, което той възприема. Ще кажемъ, че прилага. Казва нѣкой: "Духътъ говори вжтре." Вие учили ли сте кога говори Духътъ? И какъ говори Духътъ? Де говори Божествения Духъ и де човъшкия? Ти като научишъ него, тръбва да бждешъ уменъ човъкъ. Рекохъ, тъзи сега работи не да ви бждатъ за спжнка. Можешъ да кажешъ, че мислишъ, че много знаешъ, една крайность е това. И можешъ да мислишъ, че нищо не знаешь - друга крайность. Въ дадения случай ще разбирашъ положението, въ което се намирашъ. И тогава, ако се научатъ хората какъ да се обхождатъ, сръщнешъ единъ човъкъ, да му дадешъ всичкото уважение и почитание, което му се

полага, което му се пада. Срѣщнешъ едно животно, ще му дадешъ всичкото уважение и почитание. Въ Новото учение, ще дадешъ всичкото уважение и почитание. Ти ще кажешъ, че е волъ. Но и на вола ще дадешъ всичкото уважение, а не тъй, както вие разбирате. Туй животно нѣма да го изнасилвашъ. Ще кажешъ: "И то си има извѣстни права." Ще гледашъ едната и другата страна. Направи така, че отъ едната и другата страна трѣбва да има разбирателство. Защото ако ти, въ дадения случай, не отдадешъ правото на другитѣ хора, и Богъ, въ Когото ти живѣешъ, и Той нѣма да ти даде правото на тебъ, което ти се пада. И ако ти дадешъ правото, и Богъ ще ти даде правото. Понеже всичко се въ Бога изявява.

После, трѣбва да се стремите къмъ самовъзпитание, не да се критикувате, вжтре да се измжчвате, но да знаешъ въ

даденъ случай, че си направилъ онова, което е хубаво. Вие казвате нѣкой пѫть, че сте търпеливи. Вие трѣбва да имате туй търпение на онзи голѣмъ математикъ въ срѣднитѣ вѣкове, който 20 години като е работилъ върху извѣстна задача, писалъ е рѣшението на малки такива листчета, държалъ ги тамъ въ стаята си и винаги държалъ стаята си заключена, затворена. Но единъ день забравилъ да заключи стаята си и излѣзналъ. Слугинята, като влѣзла вжтре въ стаята, вижда тия листчета, натъпкала ги въ собата\* вътре и очистила стаята. Като се върналъ той, тя казва: "Очистихъ стаята ви." Казва: "Какъ?" - "Очистихъ ония малки листчета, дето бѣха тамъ, тѣ не ти трѣбватъ." И той казалъ: "Още веднъжъ да не правишь това." Вие мислите, че нѣкои работи сж непотрѣбни. Потрѣбни сѫ тѣ. Привидно тѣ нѣматъ изгледъ, но потрѣбни сж въ даденъ случай. И ако вие, при сегашното си разбиране, постжпвате така, вие трѣбва да се справите, да се корегирате. Най-първо трѣбва въ себе си да видишъ, правъ ли си или не си правъ. До какво си дошълъ. Сега туй е, което ти трѣбва. Та казва сега Христосъ: "Който на мене слугува, мене да послѣдва." Вие ще кажете: "Азъ не искамъ да слугувамъ

\*соба - (отъ унг.) стая съ печка, печка



никому, азъ искамъ да слугувамъ на себе си." Ако можешъ да намѣришъ тия работи, които ги търсишъ, нѣмамъ нищо противъ туй, че ще слугувашъ на себе си. Но все таки човѣкъ отъ себе си нищо не може да научи. Сега другата крайность. Не можешъ да научишъ нищо отъ себе си, защото нъщата не произтичать отъ себе си и човъкъ е като едно платно, дето нѣщата се отразявать. Платното не създава реалностьта. То е само платно, дето се отразяватъ нещата. Реалностьта е отъ Бога - туй, Въчното Начало, което подига човѣка.

Та рекохъ, тази реалность, Христосъ казва: "Който слугува на мене, мене да последва." Ти нѣма да слугувашъ на всички хора, ти не можешъ да слугувашъ на всички хора. Ти, като служишъ на Божественото Начало, ти въ даденъ случай ще служишъ на всички хора. Та рекохъ, казватъ сега: "Кой живѣе по-добре?" Азъ опредѣлямъ тази работа тъй: коя соба гори по-хубаво? Която гори по-хубаво, а не онази, която пълни стаята само съ димъ. Че ако ти въ себе си нѣмашъ една права мисъль, азъ говоря за единъ вжтрѣшенъ животъ. Менъ не ме интересува кой какъвъ е. Дотолкова важатъ за менъ нѣщата, както вжтре се развиватъ. Тия работи може сега да сж желани, живи, може тъй повидимому да не струватъ, но за бждеще тия работи, туй, което сега нищо не струва, за бждеще може да струва много. Та рекохъ, животътъ е важенъ. Казва нѣкой: "Азъ много се моля." Не говори така. Тя е твоя работа. "Ама, азъ съмъ много добъръ човѣкъ." И за своето добро не говори. "Е, за какво тръбва да говори човъкъ?" За онова, което е научилъ. За онова, което е научилъ, за него трѣбва да говори той. Не, че той нѣма право да говори, има право да говори, но е губене на време.

Та, при сегашнитъ условия, тъй както е поставенъ човѣкъ, той търси единъ пжть, дето съ много малко разноски да мине. Кое е по-хубаво сега? Да дойде човъкъ и да ти се моли, да го угощавашъ или ти да си толкова уменъ, че като видишъ този човѣкъ, да знаешъ отъ какво има той нужда.

Кое е по-хубаво? И Богъ, преди да си научилъ нѣщо, ти преди да си поискалъ нѣщо отъ Него, и Богъ е влѣзналъ вече въ твоята нужда. И Той сега е опредълилъ, казва Богъ: "Каквото поиска, дайте му." Та рекохъ сега, вие не вървайте въ старото върване. Да. Да вървате само въ това, което ще ви разправять. И после, това, за което говоря, вжтре въ съзнанието ви нѣма достатъчно свѣтлина, вие не сте разтворили прозореца, да влѣзне Божествената свѣтлина. Нѣщата могатъ да бждатъ разбрани, ако иматъ тази, Божествената свѣтлина. Та рекохъ, като ви говоря, няма да казвате: "Ама това го зная." Е, щомъ го знаешъ, нъма какво да го учишъ. Едно отъ дветъ. Въ нѣкой случай ти ще помагашъ и на другитѣ, които учатъ, да разбератъ. Всичкитъ хора могатъ да се съюзяватъ, да си помагатъ единъ на другъ. Но да дойдемъ до другата, красивата страна на живота. Ти ще си зададешъ въпроса защо си дошълъ. Млада мома си, искашъ да се оженишъ. Ще се попиташъ, като се оженишъ, ще постигнешъ ли това, което търсишъ? Не се жени. Ти си майка, искашъ да родишъ дете. Е, хубаво. Ако родишъ дете, ти ще се подигнешъ ли, ще разберешъ ли? Искашъ да станешъ ученъ човъкъ. Ако туй учение тебе ще те подигне, азъ сега не говоря да не се учи човѣкъ, азъ говоря сега за начинъ, за методъ, по който човъкъ тръбва да ходи и тръбва да намъри правия пжть. Не, че сегашнитъ пжтища, по които хората ходять, не сж криви, отъ човѣшко гледище не сж криви; много нѣща следъ време ще се покажатъ, че не сж такива, каквито тръбва да бждатъ. Та, у всинца ви тръбва да се зароди желание да слугувате. Кое е по-хубаво: да миешъ ли или да изтърсвашъ? Вие сега употрѣбявате нѣкой пѫть еди-

ния методъ, другъ пѫть другия методъ. Нѣкой пѫть, вода като нѣмашъ, вие ще изтърсвате. Е, хубаво. А нѣкѫде ти мълчишъ, нищо не казвашъ, изхвърлите нѣщата навънъ и измивате. Туй сега, за да се обясни единъ вѫтрешенъ процесъ на живота. Който разбира живота, или който търси живота, той не се нуждае отъ външнитѣ условия. Защото външнитѣ условия всички ще ги търсятъ.



И казва: "Както ме е Отецъ научилъ, така и правя." Е, сега васъ какво ви е научилъ? Азъ нѣмамъ право да питамъ. Понѣкой пѫть ние се спѫваме въ живота. "Менъ, казва, засега туй нѣщо не ми трѣбва." Има нѣща, които за днесъ сѫ ви потрѣбни. Сега азъ не искамъ да ви говоря. Азъ разглеждамъ работитѣ малко по-другояче. Ти имашъ единъ предметъ. Не можешъ да го видишъ добре, понеже има завѣса, такива платна има. Рекохъ, ясно не се показва предмета, я отхвърли едното платно. Не можешъ да виждашъ, отхвърли второто, третото, отхвърляй тия платна, дотогава, докато предметътъ се покаже ясно. Ако искашъ да разбирашъ.

Та и сега казва Христосъ. Христосъ се спира преди 2000 години. Какво е казалъ Христосъ? И ти нѣма да мислишъ въ живота, преди 2000 години, какво е казалъ Христосъ. Онова, което Христосъ е казалъ, то не може да се сравни и което е извършилъ. Нищо повече. Ама сега ти тръбва да бждешъ чистъ и светъ. Ти тръбва да се научишъ да живѣешъ, да знаешъ какво нѣщо е чистота и светость. И като си чисть и светь, зло никому не можешь да направишь. Защото нѣма в тебе ония елементи, съ които ти можешъ да направишъ пакость нѣкому. А пъкъ нали ще се стремишъ да живѣешъ добре и като нѣмашъ тия елементи въ себе си, ти не можешъ да направишъ и доброто. И въ сжщината вжтре, ти не можешъ да предадешъ Божията мисъль. Та казва Христосъ сега. Пакъ казвамъ какво е казалъ Христосъ? Онова, което Христосъ ви говори сега. Сега слушайте Него. Ще четешъ Словото. Словото това е подкладка, това е горивото, което трѣбва и което се дава. И туй гориво тръбва постоянно да се поддържа. Е, сега отъ туй, което ви говоря, азъ не искамъ, то е само едно разбирателство. Азъ не искамъ да напуснете всичко. Но ви казвамъ какво трѣбва да направите. Рекохъ, нѣкой си турилъ сто килограма на гърба си. Какво ще правишъ? Най-първо той казва: "Менъ ми тръбватъ." Е, не можешъ да го носишъ. Имашъ единъ приятель, който ти е скъпъ. Ама скъпъ по два начина има, скъпо ти излиза на тебе. Имашъ единъ приятель, който е отличенъ.

Та рекохъ, онова, което имате, вие сами го носите. Има нѣща, които васъ ви сѫ потрѣбни. Чукътъ важи при камънитѣ. Перото важи за списателя. Цигулката сѫщо. Всѣко нѣщо на времето има цѣна. Умното е, човѣкъ да знае всѣко нѣщо кѫде да го употрѣби. И като не знае, той ще се намѣри въ противоречие. Ще каже: "Непотрѣбни сѫ всички ония нѣща, съ които въ даденъ случай, нищо не може да се постигне. Онова, което бащата върши, детето не може да со върши; онова, което майката върши, дъщерята не може да го върши. Има нѣща, които на тебе всички нѣща не ти сѫ потрѣбни. Онова, което майката трѣбва да върши, то не е за тебе, но въ дадения случай, ти имашъ нѣщо, което ти трѣбва да вършишъ, туй, което ти можешъ да свършишъ.

И казва тукъ: Духътъ Божий, ние за авторитета ще дър-

жимъ - Духътъ Божий. Защото ако кажемъ: Духътъ Божий, то е, два начина има: да говоришъ за това, което го нѣмашъ и да отказвашъ туй, което го имашъ. Казвашъ: "Туй азъ го имамъ" или: "туй азъ го направихъ." Та сега ще се зароди мисъльта: "Е, тогава кое учение е право?" - Онова учение, което е обосновано на онази въра, пълната въра, при найголѣмитѣ противоречия въ живота, които може да имате и да не влѣзе ни сѣнка отъ съмнение. И онзи приятель ти е приятель, въ когото имашъ пълна вѣра. Ти не знаешъ какво той ще направи, какъ ще свърши, казвашъ: "Азъ зная, той ще свърши. Каквото и да стане, той ще го извърши." Та се стремете сега да влѣзнете въ положението. Нѣма какво да разисквате работитъ, кой е правъ и кой е кривъ. Вие ще мязате като онзи мждрецъ, който каквото вземе, цѣнно става. Мядрецътъ, като вземе камъкъ, той става цѣненъ. Остави този камъкъ мждрецътъ, той пакъ става обикновенъ. Дотогава докато ти вървашъ въ Бога, нъщата сж цънни. Като престанешъ да вървашъ, нъщата се обезцъняватъ. Сега говоря за онѣзи съ пълната вѣра, въ която трѣбва да ходите. И Който казва: "Пакъ ще дойда. И ако нѣкой на мене слугува, мене да последва." Но въпросъть е неразбранъ. Слугувашъ. Слугуването безъ любовь не може. Слугуване - да

си доволенъ, че можешъ да направишъ нѣщо. И рекохъ: "Ако нѣкой на мене слугува." Защото слугувашъ само на Великия. "Както, казва, Отецъ ме е научилъ, така Азъ дойдохъ да слугувамъ." Защото ти можешъ да слугувашъ само на единъ мждрецъ. Та за днешния день, да има нѣщо да придобиете. Да кажемъ, вие нѣма да може да промѣните своята форма, нѣма да промѣните своето съзнание, но има нѣщо, което може да направите. Не е голѣмината, която дава цѣна на единъ изворъ, или една чешма. Хубавата вода, която излиза, тя е, която оцѣнява нѣщата, която придава цѣна. Та сега и вие ще турите цѣната въ онова, което излиза отъ васъ. Какво е животътъ, вие нѣма да може да опредѣлите. Хората иматъ едно познание. Нѣкои хора ги считатъ невежи, сиромаси, болни и т.н. А, този, невежия човѣкъ следъ време става ученъ. Слабиятъ става силенъ. Ще имате едно присжтствие. Какво се крие въ всѣки единъ предметъ или въ всѣка една вещь, или въ всѣко едно сжщество. Възможноститѣ, които се криять вжтре, на тѣхъ ще обръщате внимание. То е Божественото. На Божественото ще обръщате внимание. И казва тогава Христосъ: "Дето съмъ Азъ, тамъ ще бъде и слугата ми, дето съмъ Азъ." Та рекохъ, безъ самоосжждане. Много трудно е човѣкъ да мисли тъй. Азъ съмъ виждалъ много хора, малки деца има, види нѣкжде оцапано, леке. Детето казва на майка си: "Азъ ще го очистя." Нищо не значи това. Животътъ е мъсто за поправление. Понеже е животъ на работа. А пъкъ умното дете нѣма да каже, че имашъ леке, а туй дете, ако е умно, то трѣбва да дойде, да ти очисти малкото леке, което се явило на дрехата ти. Този е пжтътъ на Любовьта. По този начинъ вие може да се въздигнете. Ако вие така не може да гледате, снизходително трѣбва да гледате, съ Любовь. И да благодарите на Бога, че ви е изпратилъ да изправите много работи и да научите много работи. Не да поправите, а да научите работитъ. И тогава, сегашното положение, въ което може да се намѣрите, нѣкой пѫть вие не знаете какъ да говорите. Ти можешъ да стоплишъ единъ човѣкъ, но може единъ предметъ да е толкова горещъ, че

може да го изгоришъ. Да знаешъ именно онова положение, което е потрѣбно. Та сега ще дойдете до положението, не да сте индеферентни и нѣма много да се обезпокоявате. Но да имате една радость, че сте въ пѫтя. Разбиране трѣбва.

Затова е казано тамъ: "Ако не станете като малкитъ деца, не може да влѣзете въ Царството Божие." И сега ние постоянно мислимъ, че сме учени, това знаемъ, че сме учени. Учени, но животътъ на малкитъ деца е потръбенъ за сегашното положение. Да, не е потрѣбно да бѫдемъ светии. Казва: "Азъ не искамъ да бжда светия." Какво разбирате подъ думата "светия"? Ти не искашъ да имашъ свътлина. Наука е това. Тогава ти оставашъ въ тъмното. Че какво можешъ да видишь тогава? Че стана вжтре тъмно. Но то е единъ навикъ отъ миналото. Писанието казва: "Изповъдайте прегръшенията си." Тръбва да знаешъ какъ да се изповъдашъ. И като се изповъдашъ, не да кажешъ: "Че ти нали ме изповъда?" Каквото ти разправятъ, да не го казвашъ. А сега вие не спазвате това правило. Азъ съмъ сръщалъ нъкой казва: "Този човъкъ какви работи ми разправи!" Нѣма да разправяшъ никому, понеже като разправящъ, ти ще осакатишъ другитъ. Никому нищо! Нѣма да разправяшь, понеже ще оцапашь. "Ама той билъ такъвъ." Не сте на правия пжть. А вие може да говорите, но нѣма да може да прогресирате. И каквото имате, вие ще го изгубите. Нѣма да разправяте нищо. Станете сега.

Само Божията Любовь носи пълния животъ. (три пжти)

6.27 часа сутриньта (Слънцето гръе! На поляната - евритмическитъ упражнения.)

#### Вторий день отъ Събора 20 августъ 1936г. Изгръвъ

#### ВЪНШНА И ВЖТРЕШНА ЛЮБОВЬ

Отче нашъ

Ще прочета 15 глава отъ Ев. на Иоана.

Въ какво седи сега истината? Най-реалното нѣщо въ свѣта най-мѫчно го изпълняватъ хората. Въпросътъ е за наука. Трѣбва да се учи човѣкъ. И като се учи, това, което трѣбва, да даде плодъ.

Вие си поставяте нѣкой пѫть въпроса: "Кѫде ли ще бѫда азъ въ оня свѣтъ?" - Ще бѫдешъ тамъ, дето си сега. После, вие искате да знаете колко сте добри. Доброто това е плодъ. Ще прочетешъ на една ябълка, колко плодъ има: една, двѣ, три, четири, петь, десеть, петнадесеть, двадесеть. Ще видишъ по количество колко сѫ и по качество какви сѫ.

Та рекохъ, кое е онова, което Богъ обича? Хората се противятъ, тѣ поставятъ единъ свой планъ, едно свое разбиране. Всѣки казва: "Азъ тъй обичамъ, азъ тъй разбирамъ." Много добре. Като направишъ тъй, както ти разбирашъ, въ своето разбиране ти ще опиташъ себе си. Ти ще опиташъ, доколко ти обичашъ Бога. Не е въпросъ сега да знаете колко Богъ ви обича. Въпросътъ не седи тамъ. Ти колко обичашъ е въпросътъ. Животътъ седи въ това, което имашъ. Ти имашъ единъ приятель и не зависи отъ приятеля ти, колко той те обича и ти да знаешъ това. Това ще ползува него. Любовьта, която имашъ, е важна за тебе. Писанието казва тъй: "Онѣзи, които обичатъ Господа, Той [е] приготвилъ най-хубавитѣ работи за тѣхъ."

Ако нѣкой пѫть ви е тежъкъ животътъ, кой ви е кривъ? Никой не е кривъ. Сега животътъ върви по два начина, по две разбирания. Едно външно разбиране: вие искате да имате всички удобства. Та вие ги имате сега, да бѫдете само умни. Единъ милионеръ печели милионъ, два, три, четири, петъ, десетъ, да забогатѣе, че иска да живѣе щастливо. И

утре този милионеръ остави своето имане на своитъ деца, казва: "Децата да живъятъ." Питамъ: този, който остави имането на децата, какво добро има? Не оставяй нищо на децата си. Ще оставишъ на умнитъ, на глупавитъ нищо нъма да оставишъ. Глупавитъ нека работятъ. Сега това е вътрешното състояние, което вие имате. Тръбва да се справите сега.

Казвате: "Азъ не трѣбва да се уча." - Ще се учишъ. И нъма да седишъ и да казвашъ: "Азъ съмъ челъ Писанието." Чель си, какво знаешъ при това. Ти не знаешъ толкова, колкото знаять онѣзи, умнитѣ, каквото знаять мѫдритѣ, светитѣ хора, ти не знаешъ това. Знанието е нѣщо вятрешно. Ако ти имашъ вѣра и ако ти знаешъ, после нѣма какво хората да ти бядатъ законъ. Азъ нѣма да водя два живота. Сега има редъ такива представления. Ние искаме да се покажемъ, че не ядемъ много. Ти ще ядешъ хубаво, само нѣма да преядашъ. Ти ще се обличашъ хубаво, не да се обличашъ така, да се покажешъ скроменъ. Ако Богъ облича птицитъ и цвътята съ най-хубавитъ дрехи, съ каквито и царетъ не сж облъчени, ти ще туришъ като нѣкой грѣшникъ нѣкоя вехта, забутана дреха. То не е разбиране на живота. Та рекохъ, Христосъ преди две хиляди години идва въ свѣта. Христосъ може да дойде още десеть пѫти, споредъ нашето разбиране. "Ама азъ да видя Христа!" - Може да го видишь десеть пжти и двадесеть пжти и тридесеть пжти. Но ти носишъ само въ душата си едно недоволство и корегирашъ онова, което Богъ е направилъ, не си доволенъ. Питамъ сега: ако васъ ви попитатъ, какво бихте искали? Сега поставя се тъй въпросътъ. "Ама да постя, това-онова." Много добре, много хубаво е да постишъ. Но въпросътъ не е въ постенето. Постенето е единъ методъ. При постенето искашъ да се освободишъ отъ излишенъ товаръ. Защото, които постятъ, не искатъ да работятъ. Хората, които постятъ, много малко работятъ. Той съзерцава и казва: "Азъ съзерцавамъ." Какво съзерцавашъ? Онова, което знаете, знаете го. Но онова, за което ти искашъ да те любять и да те обичатъ, кое е? Животътъ ти зависи отъ любовьта, която имашъ къмъ Бога. Отъ тази любовь зависи твоето бждаще.

Сега, ако вие идете въ другия свътъ, то е ваше разбиране, ваше съзнание. Онзи свътъ и той си има форма отвънъ. Ако влъзете между ангелитъ, ще видите, че тъ сж облъчени както никога не сте виждали. Отлично сж облъчени. Вие сега какво се стъснявате? Казвате: "Азъ нъмамъ много работа." Защо ги нъмашъ? Материалътъ, който е туренъ въ програмата, може Учительтъ да предаде, но всичкитъ ученици не разбиратъ еднакво. Защо? Въ дадения случай не слушатъ. На разни мъста сж умоветъ на ученицитъ. Когато нъкой професоръ преподава, нъкой студентъ, той не разбралъ въпроса, защото на нъкои паритъ седятъ въ ума. Казва: "Да имамъ пари." На нъкой човъкъ въ ума седятъ кжщи, да има хубава кжща. Но ти си дошълъ въ училището не да придобивашъ кжщи. Нъкой казва: "Да имамъ повече пари." Ти въ учили-

щето не си отишълъ за пари. За много работи може да мислишъ. Когато на тебе преподава професорътъ, умътъ не трѣбва да бѫде на никѫде. Кѫде трѣбва да бѫде умътъ, който разбира?

Сега по този начинъ вие отъ миналото знаете много. Но какво има да ви се преподава за бждеще, това не ви [e] извъстно. Гръхътъ седи въ неизпълнението. Що е гръхътъ? Що е гръшенето? Щомъ не изпълнявашъ онова, което ти знаешъ, ти гръшишъ. Защото въ свъта сжществува гръхътъ. Не мислете, че вие като живъете, нъма да гръшите. Вие, споредъ вашето разбиране, какъ мислите? Ако нъма законъ, не ви държатъ отговорни, но понеже има законъ, законътъ ви държи отговорни.

Сега отъ тия вжтрешни ограничения трѣбва да се освободите. Въ какво седи прегрѣшението на момъка, като обича младата мома? Прегрѣшението седи въ това, че той обича тази мома, която нищо не му дала. Той я обича, за да вземе нѣщо отъ нея. Това е вжтрешна работа. Казвашъ: "Ти мене не обичашъ." Това сж човѣшки разбирания. И въ Евангелието е казано, че Христосъ обичалъ Иоана повече. То е единъ законъ: Ти не можешъ да не обичашъ нѣкого, който те обича. И после тази обичъ нѣма да бжде такава, по този начинъ, по който сега разбирате. Никой не може да задържи любовьта въ себе си, тъй както той я разбира. Казвате: "Азъ го обичамъ." Но онзи твой познайникъ не е постжпилъ както ти искашъ, ти казвашъ: "Малко поохладе любовьта ми къмъ него." Въпросътъ не е за охладъването на любовьта. Една любовь, която е охладъла, каква любовь е тя? Писанието казва: "Ще охладъе любовьта ви." Догогава докато човъкъ не се научи да обича, неговата любовь всъкога ще охладъва.

Та рекохъ, онова, което сега знаете, вие сте на изпитание. Нѣкой казва: "Какво мисли свѣтътъ заради насъ?" - Да мисли каквото иска свѣтътъ. Когато дойде сега Христосъ въ свѣта, какво ще мисли свѣтътъ заради Него? И преди две хиляди години, и сега Христосъ като живѣе между хората, тѣ нѣматъ правилно понятие заради Него. Ти си пожертвувалъ живота, нѣма да го покажешъ отвънъ. Но ти си пожертвувалъ живота не въ постъ. Да допуснемъ, че ти се отречешъ, учишъ се хубаво. Нѣкой, като се обърне къмъ Бога, казва: "Насъ наука не ни трѣбва." Когато се обърне къмъ Бога, казва: "Насъ жени не ни тръбвать." Това сж детински работи. Не ви трѣбватъ предмети, които отдалечаватъ сърдцето ви и умътъ ви отъ Онзи, отъ Когото иде всичко. Защото Богъ иска всички хора да се обичатъ не тъй, както хората разбирать. Има единъ вжтрѣшенъ законъ на любовьта. Рекохъ сега, вие се смущавате отъ онова, което не е въ вашитъ ржце. Отъ това се смущавате. Най-първо ще бждете свободни. Свободата седи въ любовьта. Да го знаете. Ще знаешъ, че си свободенъ, когато говорятъ за тебе лошо. Всичко това да е на повръхностъта на твоя животъ, да минава, да не те смущава. Казва: "Тебе не те обичать." Въпросътъ не е сега насъ да ни обичатъ. Ние да обичаме, сега това е въпросътъ. И силата на човѣка е тамъ. Сега не ви го давамъ това заповъдь, но е казано: "Да имате любовь." Ще кажете вие: "Че ние нѣмаме любовь." И този въпросъ е изключенъ, ще считате, че имате всичко. Вие имате всичко, само че материята е предадена и не е заучена сега. Казва: "Азъ малко зная." - Малко си училъ. "Азъ съмъ сиромахъ." - Малко си рабо-

тилъ. "Не съмъ силенъ човѣкъ." - Малко си се упражнявалъ. Всичко зависи отъ тебе, ако разбирашъ, отъ тебе зависи. Ти живѣешъ въ единъ разуменъ свѣтъ, дето всичко зависи отъ онова, което ти си заучилъ.

На едно мѣсто хората се дѣлятъ. Казва: "Тѣ не се споразумяватъ." Защо не се споразумяватъ? - Защото всѣки турилъ единъ свой свѣтъ. Всѣки отъ васъ направилъ единъ свой свѣтъ и мисли тъй, както той нагласилъ да живѣе. Хубаво, опитайте онова, което знаете, което сте научили, доколко може да живѣете. Тия работи сте дошли да опитате. Що е изпитанието въ свѣта. Изпитва се вашата любовь, нищо повече. Вашата любовь се изпитва, всичко друго да имате, изпитва се вашата любовь, доколко онзи конецъ, на който се държите, е силенъ. Щомъ се скжса този конецъ, любовьта ви

е слаба, щомъ не се кжса, любовьта ви е силна.

Сега понѣкой пѫть, нѣкой проповѣдникъ иска да даде тежесть въ свѣта и той проповѣдва тъй както не е. Силата на моята проповъдь живъе въ моя животъ. Силата на вашия животь седи въ онова, което вие чувствувате въ даденъ моментъ. Сега това не ви го давамъ за осъждане. Ние не живъемъ както трѣбва. То е вашъ животъ. Щомъ не живѣете, [въ] кой моментъ може да изправите живота си. Казва: "Азъ не може да направя това." Ще направишъ това, което можешъ. Какво имаше да направи първиятъ човѣкъ? Трѣбваше да се въздържа. Първиятъ човѣкъ се е училъ на въздържание. Много ядене въ райската градина [можеше] да яде. Казва: "Има едно дърво, отъ което нѣма да ядешъ." Но той казва: "Това искамъ да опитамъ." Вие ще се учите на въздържание, нищо повече. Туй, което първиятъ човѣкъ не можа да направи, ще го направите вие. Сега върващитъ ще се учатъ на въздържание. Не да гладувать, но нѣма да преядать. Ако ти ядешъ и ако не се въздържашъ, ще те сполети това, което никога не си очаквалъ. Въздържание трѣбва. Казва имъ: "Защо не ядете отъ това дърво?" - "Не съмъ гладенъ." Ще кажешъ въ себе си: "Въ какво седи сега Божията любовь?" Ти ще се научишь, въ даденъ случай като обичашъ,

ти ще видишъ доколко обичашъ Бога. Всъки единъ човъкъ, когото ти обичашъ, ти ще опиташъ себе си, него ли обичашъ или Бога въ него. И може да го обичашъ за две причини. Понъкой пжть може да обичашъ нъкого, защото е хубаво облѣченъ, понеже е богатъ, понеже е силенъ, за всичко туй го обичашъ. Хубаво е, отлично е. Но това е външната страна на любовьта. Нѣкой пжть може да е оцапанъ, да не е богатъ. Пакъ ще го обичашъ. По човъшки така се говори. Въ себе си, като го срещнешъ, ще видишъ, че неговата външность не те спира. Вие тогава ще дойдете до онова начало, да видите, доколко обичате Бога. И азъ ви казвамъ, много лесно е да познаете колко обичате Бога. Два начина има да познаешъ любовьта си къмъ Бога. Ако обичашъ Бога, всичкиятъ животъ отвънъ ще се измѣни, всичко ще потече като вода, всичко ще ти върви. То е сега единъ начинъ, по който свътътъ сега го прави. Но любовьта не седи въ външната страна. Другата страна, за да познаешъ обичашъ ли Бога, коя е? Ако се подобрятъ външнитъ условия на живота, то ти ще знаешъ, че обичашъ Бога. Другъ начинъ, по който може да познаешъ, дали обичашъ Бога: ако, като обичашъ Бога, всичко ще се измѣни. То е разбиране само. Сега вие търсите. Може да търсишъ, учитель си, високо мъсто заемашъ, хубаво е, отлично е. Тогава ще дойдешъ до втората страна на любовьта: всичко трѣбва да изгубишъ. Ще ви изгонятъ хора[та]. Хората ще ви изгонятъ, но Богъ нѣма да ви изгони. Вие ще опитате вашата любовь, доколко вие обичате Бога. Въ живота има две разбирания: сиромашия и богатство. Богатството е едната страна на любовьта, сиромашията - другата страна. Ако ти си сиромахъ, ти ще се радвашъ. Ако ти си станалъ богатъ, пакъ ще се радвашъ. Защото въ богатството ще опиташъ едната страна на любовьта, въ сиромашията - другата. Тъй щото сиромашията да не ти служи за едно препятствие. Има нѣкжде ще изгубишъ знанието. Едно знание ще изгубишъ, друго ще придобиешъ. Всички нѣмате еднакво знание. Нѣкои хора има, които заучаватъ езици много лесно. Отлични сж. Въ дълбокото разбиране - тамъ ги нѣма.

Та рекохъ сега, да опитате вашата любовь. Небето е мѣсто на опитъ. Като влѣзете въ Небето, вие ще опитате вашата любовь, колко обичате Бога. И като сте въ свѣта, пакъ ще опите вашата любовь. Ще ви хулятъ. Христосъ е казалъ: "Васъ ще ви гонятъ." Защото ако не ви изгонятъ, вие имате външна любовь. Ако онази красивата мома, васъ не ви изгони, вие нѣма да идете въ кжщи. Ако кръчмарътъ васъ не ви изгони, вие нѣма да си идете въ кжщи. Ще кажете: "Не съмъ ли азъ свободенъ?" Свободата седи въ това, което ти самъ правишъ. Тамъ е свободата. Туй, което самъ не правишъ, тамъ не е свободата. То е външната страна. Та рекохъ сега, Христосъ турилъ вжтрешната страна: "Онзи, който прѣбждва въ мене, него Отецъ ми го пречиства." Защото онѣзи дървета, които не даватъ плодъ, отрѣзватъ ги, не ги оставятъ да си

губятъ времето.

Та рекохъ, ще дойдете да разбирате. Искате да бждете богати и станете богати. Туй всички го желаете, но нито единъ отъ васъ не желае да стане сиромахъ. Тъй както разбирате, не е хубаво. Защото ще станете сиромахъ, ще изгубите богатството и онова, което отвънъ имашъ, и отвжтре имашъ. Нѣма никакъвъ смисълъ да изгубишъ. Сиромашията трѣбва да дойде, за да опиташъ хубавото на вжтрешния животъ. Ще дадешъ богатството на другитѣ и доброволно ще приемешъ сиромашията. Дойде нѣкой, казва: "Дайте ми богатството си!"

Тогава ще ви приведа онзи примѣръ. Отива единъ англичанинъ между езичницитѣ въ островитѣ нѣкжде. Той свършилъ университетъ, съ голѣми познания, 20 години училъ каквото казалъ Христосъ. Проповѣдва имъ, но не го разбиратъ езичницитѣ. Единъ день той си казва на себе си: "Господи, азъ не съмъ проповѣдвалъ. Азъ досега проповѣдвахъ по човѣшки: тъй ще живѣете, ще обичате Бога." Другитѣ хора да обичатъ, но тѣ не обичатъ. Той казва: "Азъ не съмъ проповѣдникъ. Христосъ казва: Ако имашъ две ризи да дадешъ едната, ако имашъ два чифта обуща, да дадешъ еднитѣ." И каквото ималъ, той всичко имъ раздалъ. Онѣзи езичници, като чули, дошли и казватъ: "Сега ти имашъ, раздай на насъ." Той раздалъ всичко, не оставилъ нищо за себе си. Той усѣтилъ, че изпълнилъ волята Божия. Нека тѣ живѣятъ, да благуватъ.

То е едната страна. Казва: "Какво ще стане съ насъ? Ще умремъ." - Че и [сега тъ] умиратъ.\* "Ама, да си поживъемъ малко." - Ами че това не е животъ. Онзи, истинскиятъ животъ не е. Вие сте дошли да научите истинския животъ. Като научите истинския животъ въ себе си, ще се образува едно общество на светии. Какво нъщо сж светиитъ? Любовьта имъ е явна на всички. Никой светия не могатъ да го осждятъ, че не е направилъ тъй. Той навсъкжде е изправенъ. Той, отъ себе си каквото има, раздава. "Свъти" значи.

Та вие сега нѣма да мислите какво ще правите. - "Ние

между грѣшни хора живѣемъ." Ще оставите грѣшнитѣ хора настрана. Тѣ въ ума ви нѣма да бѫдатъ. Ще оставите грѣшнитѣ хора отъ сърдцето си. И съ туй нѣма да се смущавате, не е ваша работа. Че този не се учи, онзи не се учи, то не е ваша работа. Ако се учи - за него, и ако не се учи - за него. Ако се учи, ще стане ученъ, ако не се учи, ще остане невежа. Вие ще кажете: "Азъ много говоря." Турцитѣ казватъ: "Многото говорене на воденица." Воденицата цѣлия день най-хубавата речь държи. Какво остава за воденицата? -Нищо. Искашъ да обърнешъ нѣкого. Какво ще го обърнешъ? Ти трѣбва да дадешъ единъ примѣръ вѫтре въ себе си. Ако гози човѣкъ не се обръща, ти ще знаешъ, че има нѣщо, което препятствува. Не си виновенъ, ще измѣнишъ начина. Втори, трети, четвърти, пети, ще измѣнишъ начинитѣ.

Та рекохъ, днесъ е петъкъ, день въ който човѣкъ е създаденъ, за да опита или външната или вжтрешната любовь къмъ Бога. Ще опиташъ, че обичашъ Бога, понеже Той дава. Рекохъ, кога турили Иова на голѣмото изпитание? Господь казва на сатаната, на дявола: "Видѣлъ ли си ти Иова, като него нѣма." - "Ама, защо нѣма? Далъ си му всичко, разбира се, кой нѣма да те обича. Но я вземи тия работи отъ него, да

\*зачеркнато и поправено на: че и при това пакъ ще умрете.

видимъ ще остане ли [пакъ] същиятъ?" То е външната страна. Вие сега казвате: "Да нъмаме Иововото изпитание." Ако Богъ обърне внимание на тебе, че много си напредналъ, че го обичашъ, дяволътъ ще каже: "Закачи го малко!" Сега разбира се, Иововото изпитание закачи ви малко. Взематъ ви кжщата, приятелитъ ви взематъ, децата ви взематъ, всичко туй. И вие въ свѣтъ мислите, че свѣтътъ е създаденъ заради васъ. Донѣкжде сте прави. Но свѣтътъ Богъ създалъ за себе си. Казва тамъ Писанието: "Богъ толкозъ възлюби свѣта, че даде своя синъ, за да го изкупи." Ти мислишъ защо ли е създаденъ свѣтътъ. Ако мислишъ, че е създаденъ заради тебе, тръбва да пратишъ своя синъ. Като умре детето ти, да благодаришъ, че е заминалъ за другия свѣтъ. Ти го държишъ вятрешно тукъ на Земята. Остави го да си върви откядето е

дошло. Ако изгубите своето дете, радвайте се на това. "Азъ, казва, не искамъ да изгубя приятеля си." Ти ще гледашъ само едно нѣщо: да не изгубишъ любовьта си къмъ Бога, нищо повече.

Сега, азъ като ви говоря, това е едно представление. Вие сега сте на едно представление, на театъръ, гледате нѣщо, какъ е станало, защо актьоритъ играятъ. Докато ти самъ не станешъ актьоръ, ти не си разбралъ истината. Докато ти самъ идвашъ съ билетъ и слушашъ тази драма и онази драма, ти още не разбирашъ. Ще станешъ единъ първокласенъ актьоръ. Като станете актьоръ, казвате: "Дотегна ми." - Ти не си разбралъ живота. Дотогава докато ти дотъга да свиришъ, ти още не разбирашъ. Казва: "Това парче не мога да свиря." Всички парчета ще свиришъ. Докато не се научишъ така да разбирашъ живота, твоята любовь къмъ Бога е слаба. Не, че Богъ ще те сжди. Хората разбирать: Богъ въчно ще ви отхвърля отъ лицето си. Ама Господь не е казалъ такова нѣщо. То е

негово разбиране. Не ще мине една, две, десеть години и казва: "Израилю, обърни се." Богъ изпитва нашата любовь. Нѣкой пѫть, когато се оплаквашъ, Господь те погледне и ще се усмихне. На свътскитъ хора, усмихва се. Гнъва на Бога седи въ това. Въ какво седи гнѣва? Ако нѣмаше гнѣвъ, нѣма-

ше да има огънь, на какво да си варимъ яденето. Имаме едно криво разбиране за Божия гнѣвъ.

Дотогава докато не си се научилъ да носишъ, да търпишъ, ти не си силенъ. Търпението въ какво седи? То показва доколко ти си силенъ. Щомъ не можешъ да търпишъ, силата ти е малка. Азъ гледамъ тукъ има сестри и братя, които казвать: "Днесъ съмъ много добре." - Хубаво. Далъ ти Богъ нъщо отвънъ, добре си. Утре Господь ти вземе онова, което ти далъ, гледа ти любовьта. Ти казвашъ: "Не съмъ добре днесъ." Неразбиране на въпроса е това. Ти слушашъ учителя си, разбирашъ го. Казва: "Стани Драганчо!" Станешъ, не си разбраль. Ти мислишь отвжтре, че си разбраль, а отвънь, въ приложението, въ проявяването на онова, което е говорилъ, ти не си разбралъ. Сега ще ме попитате: "Ние отъ кои сме, отъ вятрешнитъ или отъ външнитъ." Едновременно, ако ти не разбирашъ външната любовь и вжтрешната си любовь, ако ти не показвашъ любовьта си къмъ Бога отвънъ, за онова, което ти е далъ и ако не показвашъ любовьта си къмъ Бога за онова, което ти е взелъ отъ тебе, ти не си разбралъ любовьта. Защото ако Богъ ни вземе едно нъщо, Той ще ни даде друго. Тази опитность имаха рибить, които въ своята лакомия раждаха много риби - по триста, четиристотинъ хиляди. Кой отъ тъхъ ще обича по-напредъ. Даже и птицитъ, които иматъ по 5 - 6 деца, не обичатъ еднакво децата си. Дето казватъ, че майката да обича всичкитъ. Вие изучавайте живота на птицитъ, наблюдавайте ги, ще видите, че майката, когато обича едно пиленце, че винаги го туря до нея. Второто, което обича помалко, до него и така се нареждатъ. Онѣзи, които майката не обича, казватъ, че тъ седятъ на края. Като казвамъ: само едно може да се обича, казвате, нѣкой пѫть: "Той не ме обича." Рекохъ, той има вече кого да обича. Не търси този, който обича другъ. Кого да търсите? Търсете нѣкого, който нѣма кого да обича. Дойде нѣкой, казва: "Много нещастенъ човъкъ съмъ." Тъзи, нещастнитъ хора сж заради\* мене. За да

\*заради - за (бел.ред.)



обичашъ нѣкого, ти трѣбва да направишъ този човѣкъ щастливъ. Ще му покажешъ своята външна любовь. Като дойде, ще му дадешъ кѫща, ще му дадешъ дрехи, ще му дадешъ обуща, ще му дадешъ всичко туй. Казва: "Сега благодаренъ съмъ вече."

Туй е сега животътъ. Туй е само за да се опита любовьта. Тъй, както сега се проповъдва, както хората проповъдватъ, то не е лошо. Това учение нѣма да даде никакъв резултатъ. Резултатитъ, които търсишъ, нъма да ги намъришъ. Сега за земята говоря. Представете си една мома, подиръ която ти си тръгналъ. Тя не може да ти каже, че не те обича, ама не може да ти каже истината. Ти усъщашь, че нейнитъ чувства не сѫ такива, каквито ти искашъ, защото въ ума ѝ седи друго нѣщо. Какво ще правишъ тогава, я ми кажете? "Ние, казва, сме отъ вѣрващитѣ." Отъ кои? - Отъ вѣрващитѣ, които върватъ въ онова, което ви се даде, а не вървате въ онова, което не ви се дава. Ще дойдете до положението да изучавате пълната истина: да вѣрвашъ и въ онова, което не е. За мждрия човѣкъ въпросъть другояче седи. За любящия човѣкъ въпросътъ другояче седи. Сега нѣкои отъ васъ сте деца. Казвате: "Чудна работа." Сега туй е представление. Ако ви харесва представлението, може втори пжть да идете. Казвате: "Еди коя си пиеса не ми хареса." Не си разбралъ, не била за тебе. Има нъкои работи, които не харесваме. Не харесвашъ, нѣкой човѣкъ е много разточителенъ. Богъ е далъ въ свѣта. И кой е, дяволътъ е, който изкушава въ свѣта хората. Въ какво седи? Нъкои хора преядатъ. Започналъ ли си да ядешъ отъ последното дърво на твоята райска градина, ти си закжсалъ вече.

Та рекохъ, онѣзи отъ васъ, които още изучавате външната любовь, сте недоволни всички. Когато дойде да изуча-

вате вътрешната любовь, вие ще се освободите отъ тѣзи несгоди на свѣта. Защото като нѣмате нищо, всички ще ви напуснатъ. И онзи, който остане последенъ, на който не се скъса неговата любовь къмъ тебе, той е онзи, който ви обича безкористно. Може да се преведатъ примѣри. Не е въ пре-

вождането на примѣритѣ. Рекохъ, помнете: въ живота е хубаво да бѫдете богати. То е външната страна. Но ти си научилъ половината отъ любовьта. Ти, докато си на земята, ти ще бѫдешъ много добре, като отидешъ въ другия свѣтъ ще бѫде много зле заради\* тебе. Онѣзи, които не разбиратъ живота, ще кажете, че ще се мѫчите тамъ. Не, че ще се мѫчите, понеже нѣмашъ благата на земята. Горѣше огъня на богатия, не че горѣше, но тази любовь, която той трѣбваше да разбира, да образува цѣлъ единъ свѣтъ, остана за учение. Тогава ще дойде до положението, Христосъ казва, ще дойдете до онова вѫтрѣшно разбиране, дето Христосъ казва: "Ако не ядете плътьта ми и не пиете кръвьта ми, нѣмате животъ въ себе си." То е едно разбиране.

Та рекохъ, нѣкои отъ васъ може да попитамъ. Не зная

колцина отъ васъ има, които казватъ: "Азъ съмъ решилъ да служа на Бога." Ти си решилъ да служишъ на Бога. Право е. Но дали ще можешъ да служишъ по този начинъ, по който Богъ иска? Богъ никога нѣма да ти каже: "Ти не ме обичашъ." Той ще те погледне и ще каже: "Това е дете, което търси любовъта отвънъ." Като дойдатъ умнитѣ деца, тогава ще каже: "Това е дете, което търси любовъта отвѫтре."

Та тукъ азъ съмъ следилъ. Много приятни работи сж станали за първитъ мъста. Право иматъ. Искашъ ли да нъма скандалъ, да нъма много хора, повикай само едного, че му дай първото мъсто. Въпросътъ е разрешенъ. Щомъ повикашъ 10 - 20 души, ще има споръ. Кой кжде седналъ - отлъво, отдъсно. Така ни изпитватъ. Понъкой пжтъ задъ себе си виждамъ, че хората не сж свикнали, понеже търсятъ външната любовь. Рекохъ, отстжпи! "Какъ ще отстжпя, че азъ ли все тръбва да отстжпвамъ?" Все таки тръбва да има нъкой да отстжпи. Всички на едно мъсто не могатъ да бждатъ, не могатъ да се събератъ. Все ще има нъкой да отстжпи. "Ако можете да пржбждете въ любовьта ми, казва Христосъ, каквото поискате ще ви бжде." Когато човъкъ опитва Божията Любовь, той тръбва да пребжде. Ако изпълнява, ще

44

\*заради - за (бел.ред.)

пребжде. Тогава ще знае какъ да направи нѣщата. Та рекохъ, нѣкои отъ васъ вече трѣбва да минете да опитате любовьта. Нѣкои вече сж минали да опитатъ Божията любовь. "Не, казвате, съвсемъ закъсахме: жена, кжща, всичко сж взели въ свѣта." Сега за вѣрващитѣ този въпросъ трѣбва да се разреши. Ако не го разрешите по този начинъ, вие ще се раждате и прераждате съ сегашнитѣ разбирания. Казвате: "Втория пжть като дойда, не искамъ да бжда сиромахъ." Ще видишъ, колко си училъ. Ти, ако не знаешъ какъ да говоришъ, ти имашъ 10 - 20 слуги, не знаешъ какъ да се отнасяшъ съ тѣхъ, ще си създадешъ цѣло едно нещастие съ себе си. Казва: "Искамъ да бжда щастливъ, искамъ да има нѣкой да ме обича." За да те обичатъ, ти трѣбва да оценявашъ. И ти трѣбва да обичашъ. Ние сега искаме другитѣ хора да бждатъ изправни.

Всичкитѣ хора сѫ методи и начини, които показватъ докѫде ние сме достигнали. Много трудна работа е.

Сега азъ не ви казвамъ да не правите. Туй, което правите, много добре правите. Сега азъ говоря за единъ животъ, дето хората сж много умни. Туришъ нѣщо подъ микроскопа - виждашъ го, но нѣмашъ микроскопъ - нѣма го. Когато говоримъ за любовьта, говоримъ за невидимата любовь, съ която отвсѣкжде може да минете. Рекохъ, ще правите всичко въ свѣта. Само едно нѣщо нѣма да правите. Всичко може да правите, само отъ последното дърво нѣма да ядете. Въздържание трѣбва на всички. Може да го направите, но ще понесешъ последствията. Всичко ще правите, само едно ще се учите: ще се учите на въздържание. Казва: "Ще се въздържашъ!" Казва: "Не мога да се въздържашъ, да не ядешъ отъ последното дърво на твоята райска градина, за да можешъ да опиташъ вжтрешната страна на любовьта. Ако то-

## ва не можешъ да направишъ, ще останешъ такъвъ, какъвто си, съ сегашното разбиране. Преди две хиляди години хората не бѣха готови и сега не сѫ готови. Затова сега ще дойдатъ да страдатъ. Сега ще дойдатъ страдания. Казва: "Нѣма ли да дойде Царството Бо-

жие на земята?" Ще дойде Царството Божие въ деня Госпо-

денъ. Деньтъ Господенъ не е отъ свѣтлитѣ дни. Той е отъ тъмнитѣ дни, ще покаже дали имашъ свѣщь. Всичко ще изгасне, нито Слънцето, нито звездитѣ, тъмнота ще бѫде. Ако не можешъ да запалишъ самъ да свѣтишъ, въ тъмнота ще бѫдешъ. Тъменъ е деньтъ Господенъ. Сегашнитѣ дни сѫ хубави, но Божиятъ день, който ще дойде съ буря, съ тъмнина, съ всичко туй, трѣбва да имашъ разбирания, да имашъ тази свѣщь въ тази тъмнина. Да седишъ при голѣмата буря, при голѣмитѣ несгоди на живота и да четешъ. Понеже не си училъ досега, въ тази буря, като нѣма съ какво да се занимава умътъ ти, ти ще седнешъ да учишъ. Онова, което научишъ, дълбоко ще остане въ душата ти. Когато дойдатъ страданията въ живота, не да страдашъ, ами да се учишъ.

Сега ще ви попитамъ: разбрахте ли? Не казвамъ, че

тръбва да го кажете, ни най-малко нъмамъ това въ ума си. Разбрахте ли? Като дойдете, на всѣки да му дадете правото въ душата си вжтре, да го не осжждате. Затова сте дошли, да раздавате правото. Като отдадешъ правото на всѣки човѣкъ, ти давашъ право на Бога да се прояви въ него. Прегрѣшението седи, че ти, като не давашъ право, ти ограничавашъ Бога и тогава идатъ нещастия. Защото ти ограничавашъ едного, втори, другитъ ще ограничатъ тебе. Вследствие на това, всичкитъ ограничения идватъ отъ ограничението. Бядете свободни въ себе си, дайте свобода. Дайте свобода и на външната любовь, дайте свобода и на вжтрешната любовь. Сега това, което има да учите: да давате свобода на външната любовь и да давате свобода и на вжтрешната любовь. Следъ туй ще дойде онова изяснение. Може да ви говоря за много работи. Имате хиляди външни работи, за които може да се говори, има и хиляди вжтрешни работи, за които може да се говори. Но и за външната любовь вие още не сте готови и за вжтрешната любовь вие още не сте готови. Като казвамъ: не сте готови, вие не можете да изнасяте. Вие искате васъ да не ви смущаватъ хората. Когато нѣкой човѣкъ, който васъ ви обича винаги се върти около васъ, това е за изяснение, казвате: "Дотегна ми!" Младата мома иска



нѣкой момъкъ, казва: "Безъ него не мога да живѣя." Утре, като се ожени за този момъкъ, казва: "Дотегна ми, като кюпъ стои въ кжщи, не излиза да работи." Той ако седи въ кжщи, ти ще излѣзешъ да работишъ заради него, нѣма да правишъ въпросъ. Когато ти дойдешъ да изучавашъ истинската любовь, ти въпросъ нѣма да правишъ, ще го оставишъ той самъ да се пробуди вжтре въ себе си. Тамъ е силата. То е една вжтрешна наука. То е една душевна наука. Красотата е тамъ, че ти ще го оставишъ така нищо да не работи. Нѣма да говорите, че не работи нищо. При сегашнитѣ условия, дойде ли да изучавате вжтрешната любовь, ще кажете: "Много добре прави." Отлично. Той цѣлъ денъ седи до огнището и размишлява. Нѣщата трѣбва да станатъ живи, сега трѣбва да станатъ живи. Колко трудно може да се живѣе, като нѣмашъ

туй разбиране, тогава две зли[ни] идатъ отвънъ (*и отвястре*). Дали ти едно богатство, но ти не знаешъ, че е богатство. Казвашъ: "Що ли го нося това?"

Ще изучавате, ще прилагате сега. Ще изучавате сега доколко вие обичате Бога, и доколко обичате хората. Съ това ще провѣрявате доколко вашата любовь къмъ Бога е измѣнила. Какво може да направите за Бога. Нѣкой пѫть и онзи, който дава и него не искашъ и отъ него не си доволенъ. Тогава ще се научите на този законъ, да бѫдете доволни, като даватъ много, да даватъ и на другитѣ.

Четете 15 глава отъ Ев. на Иоана и сами ще си извадите вашето заключение, вашето съзнание до где е достигнало. Отъ това ще зависи вашето щастие. Щастието ви ще зависи отъ външната любовь и отъ вжтрешната любовь. Може да се превърне външната и вжтрешната любовь. Защото любовьта изисква само смѣна. Ти, като ядешъ, наяждашъ се и казвашъ: "Вече не искамъ да ямъ." Като дойде въ любовьта, постоянно ще ядешъ. Като искашъ да си почивашъ, ще смѣнишъ любовьта си. Въ любовьта не можешъ да кажешъ: "Азъ не искамъ да обичамъ." Ще смѣнишъ любовьта си. Сега това е предметно учение, за да бжде животътъ ви лекъ. Не правете живота си тежъкъ. Ако си богатъ, радвай се на външната любовь. Ако си сиромахъ, радвай се на вжтрешната любовь. Пъкъ, ако си недоволенъ, показва, че търсишъ методи и начини да разбирашъ любовьта.

Азъ, като ви говоря за любовьта, виждамъ външнитъ мжчнотии, които сръщате. Не ви казвамъ, че работата е лесна. Смѣната е мѫчна. Казва: "Не може да дамъ тия работи." Имашъ скяпоценности, не може да ги дадешъ, утре умирашъ, оставишъ всичко следъ тебе въ свѣта. Трѣбва да се научишъ да обичашъ вжтрешната смѣна на живота. Не, че по законъ. По законъ нѣма да стане тази работа. Ще дойдатъ, ще те опитатъ. Богъ, като види, че не си отъ ония деца, които разбиратъ, ще каже: "Хайде, синко, изъ рая навънъ." Господь, който създалъ човѣка, защо го изпжди? Казва: "Понеже, синко, ти искашъ единъ широкъ свѣтъ, азъ те пращамъ въ широкия рай." Казвате: "Излѣзе изъ рая." Понеже искате придобивки. Понеже останаха въ рая и видъха, че сж голи - нъмаха разбиране. Виждатъ, че тъ се нуждаятъ отъ дрехи, отъ обуща. Казва: "Хайде вънъ въ широкия свѣтъ." Сега всинца сте дошли въ широкия свѣтъ, какво трѣбва да правите? Ще се учите отъ онова доволство, отъ което вие се нуждаете. Рекохъ сега, какво сте разбрали? Толкова хиляди години сте учили два предмета: външна и вжтрешна любовь. Та рекохъ, онѣзи отъ васъ ще изучавате какво училъ Христосъ. Онова, което Христосъ учи, Той направи единъ опитъ. Защо така направи? Той искаше да предаде това учение. Казва: "Предавамъ това учение, чакай да видя, какъ седи." Трѣбваше да го измжчватъ, да го турятъ на кръста и се моли, ако може да мине. Но ни гласъ, ни слушание. Казва: "Въ твоитъ ржце предавамъ духа си." Първата любовь лесно, но втората любовь, вжтрешната - много мжчно се усвоява. Не е лесна работа, тръбва човъкъ да е много добре за-

познатъ.

Най-първо ще познаете дали обичате Бога, ако всичко ви е далъ. Ако не ви дава всичко, любовьта е малка. Втората любовь, като изгубите всичко, тогава ще познаете. Като ви вземе Господь всичко, Той ще покаже. Много мжчно, е като

ви вземе Господь всичко, да мислите, че то е пакъ любовь. Радвай се на онѣзи хора, които другитѣ хора иматъ. Ще учите, кой докжде е дошълъ. Който не е завършилъ своята външна любовь, да я задържи. Ако има нѣкой, който не е завършилъ своята външна любовь, да приеме туй. Туй е сега за предупреждение. Казвате: "Единъ день нѣма какво да правимъ." - Има, има какво да правишъ. Като изгубишъ всичко, ще придобиешъ повече животъ. Когато Иовъ издържа изпита, дадоха му по-хубави дъщери, по-красиви синове, богатства двойно. Ти, като завършишъ изпитанията си, ще имашъ двойно. Вие сега разрешавате въпроса, вие мислите за другитѣ хора. Оставете другитѣ хора. Всѣки единъ човѣкъ трѣбва да оправи свѣта. Ти не спъвай своето развитие. Дойде нѣкой при тебе, направи онова, което си длъженъ. Онова,

което става въ свѣта, не си ти отговоренъ, защото ти не си само в свѣта, който живѣешъ и който мислишъ. Ще кажешъ: "Тъй, както сега свѣтътъ е направенъ, тъй както върви, много добре върви." Не [е] напълно така, но той върви къмъ онази цель, която Богъ турилъ.

Сега разбрахте ли? Да разбрали сте. Трѣбва да бждете богати, станете богати. Най-хубавото нѣщо, всички тия нанизи, пръстени. Знание ви трѣбва, всичкото знание, доколкото на Земята може да се придобие, ви трѣбва. Като нѣма друго какво да правите, тогава за бждаще ще изучавате вжтрешната любовь. Защото, ако външната любовь не може да научите, и вжтрешната не можете. Законътъ е все сжщия.

Утре, като дойдете, може да не ви се говори. Ще седите като на празни ясли. Може нищо да не се говори. Утре е почивка, день за почивка. Казвате: "Въ недъля какво ще има?" За недъля ще се събере нъщо ново.

#### Само Божията Любовь носи пълния животъ!

### Трети съборенъ день III беседа отъ Учителя, държана на 21.VIII.1936г. Изгрѣвъ

# ОСНОВНАТА ЧЪРТА НА НОВОТО

Времето тихо, меко. Небето чисто, ясно. 5 часа сутриньта

Добрата молитва

Ще прочета 12 глава отъ Еклесиастъ. Сега всички имате едни и сжщи задължения. Тукъ (въ прочетената глава) се казва: "Бой се отъ Бога". Това е разбирането на стария провѣдникъ: "Бой се отъ Бога". Но въ страха има нѣщо, което не достига. Ти ще изпълнишъ Божия законъ, но ще имашъ страхъ въ душата си, ще остане нѣщо, което да не знаешъ. Отъ какво излиза страхътъ? Той излиза отъ външната любовь, отъ изобилието. Когато нѣма нищо, отъ какво ще се плашишъ, когато не е имало нищо? Сега азъ не ви говоря да ви примирявамъ съ живота. Нѣмамъ за цель да примирявамъ хората. Значението на горнитъ думи е: "Люби Бога!" Това е значението! Люби Това, отъ Което иде животътъ. А отъ тамъ, отъ гдето иде животътъ, животътъ иде по два начина: животътъ иде отъ външната любовь, и животътъ иде отъ вжтрешната любовь. Външната любовь всичко дава, а пъкъ вжтрешната любовь - нищо не дава, повидимому така седи въпросътъ. Външната любовь събира хората на едно мѣсто, а пъкъ вжтрешната любовь ги раздвоява. Сега, който не разбира, ще намъри едно голѣмо противоречие. Нѣкой казва: "Да имаме вѫтрешната любовь." Хората говорять за онова, което не знаять. Тѣ говорять за вжтрешната любовь, а пъкъ разбиратъ външната любовь. Вжтрешната любовь тепърва ще се учи. Вжтрешната любовь и тя си има своитъ закони. По начина, по който ти

си проучавалъ живота досега, тая вжтрешната любовь никога нѣма да те учи така. Тя казва: "Всичко е добро!" Другояче ще учишъ тамъ, при вжтрешната любовь. Вжтрешната любовь ще те въведе въ единъ по-висшъ животъ. Противоречието седи въ това: като не си свикналъ на този вжтрешенъ животъ, на високия животъ, тебъ ще ти се покаже, че има едно голѣмо противоречие.

Сега бихъ ви навелъ да разбирате, но това нѣма да ви помогне. Ти можешъ да обичашъ една котка, ти можешъ да обичашъ едно куче, ти можешъ да обичашъ единъ волъ, но въ какво ще се покаже твоята любовь? Ти на тая котка не можешъ да разправишъ, каквото ти мислишъ. Има една стена, турена между тебе и тѣхъ. Колкото и да обичашъ едно животно, има една стена турена, дето душитъ не могатъ да се слѣятъ. Всичкитѣ нѣща сѫ отъ Бога създадени. Ще кажешъ: "Не бжди животно!" Т.е.: не служи вече на външната любовь, служи вече на вжтрешната любовь. За да служишъ на вжтрешната любовь, ти трѣбва да се освободишъ отъ своето животинство, защото животното не е нищо друго освенъ изразъ на външната любовь. Животното даже и не подозира, че има вжтрешна любовь. И затова животнитѣ сж спрѣни, не могатъ да се развиватъ. Като казваме, че нѣщо не се развива, ние разбираме външната любовь. Ние търсимъ ония нѣща, които нищо нѣма да ни донесать. Напримѣръ, ако ти си богатъ, какво ще спечелишъ? - Ще ядешъ повече, ще се обличашъ по-добре, външни нѣща. Повече отъ това какво ще придобиешъ? Казвашъ: "Да оставимъ тия работи. Азъ да се понаживъя." Ще се понаживъешъ, но ще дойде день, когато и тия работи, които сж те интересували, вече ще престанатъ да те интересуватъ. Какво ще те интересува? Представете си следното за обяснение: Какво ще те интере-

сува, че сте опекли една кокошка, а пъкъ нѣмашъ зѫби? Ще кажешъ: "Не съмъ доволенъ, понеже стомахътъ ми не може да досвърши работата на зѫбитѣ." Ще имашъ единъ недъгъ. Сега искашъ да ядешъ. Трѣбва да знаешъ каква храна трѣбва да ядешъ, за да прогресирашъ. Не трѣбва да ядешъ

еднообразна храна. Въ свъта има знания. На хората е дотегнало сега отъ знания. Всъки день четатъ вестници, романи и разкази, всичко това и казвать: "Дотегна ми да чета." Понеже въ всичкото това четене нѣма това, което той търси. До едно време се е задоволявалъ съ това четиво, а пъкъ сега не.

Послѣ какъ ще обясните следното, нѣкой казва: "Той не ме обича!" Какво разбирате подъ думата "обичь"? Това, което говоря, не се отнася до васъ. Тия противоречия, които сега сжществувать, трѣбва да ги разгадаешь за себе си, безъ да се спънешъ. Защото ако ти се вкиснешъ въ себе си, ти не си разбралъ живота. Напримъръ азъ вчера ви казахъ: "Вие ще бядете днесъ на събранието на праздни ясли." Ами, че като влѣзнешъ въ тая праздна ясла, какво трѣбва да направишъ? Ще кажешъ: "Менъ единъ празенъ животъ не ме интересува." Върно е. Хиляди хора не ги интересува праздния животъ, но какво ги интересува? Ще кажете: "Насъ ни интересувать нови нѣща." Много добре, отлично. Но учишь година, две, десеть петнадесеть, двадесеть все нови нѣща и между всички тия нови нѣща нѣма никаква връзка. Онзи продавачъ на дрехи, чийто дюкенъ е пъленъ съ най-хубавитъ дрехи, иска да ги продаде. Той казва: "Елате, купете дрехи отъ менъ." И сегашниятъ свътъ прилича на това: Много учени има, които продават знанието си. Ти мислишъ, че като го продадешъ, твоятъ животъ ще се осмисли. Именно тамъ е неразбраната работа. Този човѣкъ продава дрехи, и най-хубавитъ дрехи, за да спечели. Това, което има, той не може да го употрѣби за нищо. И ако тия дрехи стоятъ 10-15-30 години, тъ ще се развалятъ. Имашъ едно хубаво ядене. Най-първо е хубаво, но ако седи день, два, три, това ядене ще се развали. Хубавитъ работи се развалятъ въ свъта. И тогазъ

казвать: "Да ги консервираме." Консервирашь ги работить, но и тѣ изгубватъ онова, което иматъ. Та рекохъ, тръбва ви едно достжпно знание, което да ви въведе въ новия животъ. Когато детето се ражда, има ли знания? - Нѣма. Смущава се това дете. Като дойде това дете въ свѣта, казва: "Едно време азъ бѣхъ ученъ." И споредъ закона на прераждането той билъ философъ, писалъ е книги, всичко това. А пъкъ сега идва като малко дете и хваща го майка му. Детето казва: "Знаешъ ли, че азъ съмъ философъ?" Майката взема ония пелени и ги чисти и казва: "Ще се учишъ сега. Ти никакъвъ философъ не си." И най-голѣмитѣ философи много малко знаятъ.

Сега, ако разбирашъ живота, ти си дошълъ вече до оная фаза, да преминешъ въ новото положение. Христосъ казва за новото положение: "Ако не станете като малкитъ деца", но не едно дете, което да плаче и да е недоволно отъ живота. Но да си дете, което разбира живота. Ще оставишъ майка си да свърши, това което тя знае. Нѣма да си давашъ мнението. Ще бядешъ доволенъ отъ това, което майката прави. Ония деца, които не разбиратъ живота, тъ плачатъ, тъ сж недоволни, иматъ честолюбие, докачение, че не сж ги разбрали. И следъ това майката се отнася малко по-добре, детето я погледне и казва: "Така трѣбваше да постжпишъ." Тя трѣбва да постяпи така, но какъ тръбва да постяпи детето? Детето изисква това, което не знае. То е недоволно отъ живота, въ който се намира. Сега вие можете да изучавате тия състояния. Нъкой пжть вие не сте доволни. Защо? - Деца сте. Сърдите се, гневите се, че хората не ся ви разбрали. Че не ся ви разбрали, тъй е. Всъки единъ човъкъ иска да го разбератъ. Но какво трѣбва да правите? Казвате: "Трѣбва да дойде нъкой, да уреди този свътъ." Че свътътъ е уреденъ. Не, че е уреденъ въ онзи смисълъ, но ти трѣбва да разбирашъ живота. Човѣкъ си наклажда огънь, когато кучето зимно време зъзне, не знае да си накладе огънь.

Нѣкой казва: "Кажете ми нѣщо." Нѣщата сѫ казвани, вие ги знаете. Това, което знаете, ако го учите, ако го пре-

повтаряте, ще го усвоите. Преповторението е майка на знанието. Донѣкѫде това е вѣрно. Учишъ, повторишъ нѣщо, единъ пѫть, два пѫти, три пѫти. Да кажемъ, нѣкое стихотворение. Поетътъ е нагласилъ думитѣ отъ тукъ - отъ тамъ. И казвашъ: "Много хубаво е написано." Следъ като прочетешъ това стихотворение, ти си гладенъ, казвашъ: "Много хубаво!" Четешъ го веднъжъ, два пжти. После огладнѣешъ. Найпърво у васъ има известни чувства, които ви задоволяватъ, но тѣ сѫ стихотворения на нѣкой поетъ. Ще дойде единъ день, ще ги научишъ и ще кажешъ: "Не ме интересуватъ." Ще ги декламирашъ единъ пжть, два пжти, три пжти, четири пжти и т.н.

Снощи единъ отъ приятелитъ, ученицитъ, изказа една хубава мисъль и тя е следната: Когато Адамъ не си научилъ урока, скрилъ се и Богъ, като че не виждалъ, ходилъ, гледалъ, викалъ го и най-после го намърилъ, Той го знаелъ кжде е. И като изпъдилъ Богъ Адама изъ рая, тогазъ Богъ се скрилъ въ човѣка. До тогазъ човѣкъ виждалъ Бога отвънъ да му вика, а пъкъ като влѣзълъ Богъ отвятре, човѣкъ почналъ да се моли: "Кжде си, Господи! Кжде си, Господи!" И осемъ хиляди години все търси Господа. И много малко хора сж останали върующи. Станали сж безвърници. И казватъ: "Нъма го Господь. Да живѣемъ безъ Бога." Но не се живѣе безъ Бога. Сега, кой е правия пжть да намъришъ Бога? Ти не можешъ да Го намѣришъ по този, новия пжть, ако ти не обичашъ. Тамъ е сега въпросътъ. Да се научишъ, какъ да обичашъ. Младитъ моми често изгубвать своитъ богове. Найпърво момата има единъ възлюбленъ, но единъ день този възлюбленъ се скрие нѣкакъ си. Криятъ се. Младитѣ момци сѫ богове. И младитѣ моми сѫ богини. Щомъ той усѣти, че тя не го обича, той се крие. И не иска да я срещне вече. Какво тръбва да прави тя сега? Тя си има нъкого другиго, когото обича. Но и той престане да я обича. Тогазъ тя иска да се върне при първия, но той се скрие. Отъ какво произтича лъжата въ свѣта? Лъжливитѣ нѣща сѫ, които разочароватъ хората. Кажи ясно: "Не те обичамъ", нищо повече. Нѣма какво да мажешъ. Можешъ да го направишъ, не е лошо, то е политика. Ще говоришъ за нѣкого лошо, после като се покажешъ, ти ще се усмихнешъ, политика е това. Да знаешъ какъ да постяпишь. Казвашь: "Човѣкъ трѣбва да знае какъ да постжпва." Постжпването въ какво седи?

Азъ бихъ ви навелъ много примѣри, даже тукъ отъ братството, за мнозина, които страдатъ. Тѣ сами създадоха страданията си. Защото страданията произтичатъ отъ едно желание да добиешъ нѣщо и като не ти го даватъ, ти страдашъ. Но по кой начинъ може да се добие това, което желаешъ? Ти мислишъ, че хората трѣбва да съзнаватъ твоитѣ нужди. Но другъ по-голѣмъ специалистъ върху това нѣма, ти си найголѣмия специалисть. Хората не могатъ да разбератъ тъй, както ти ще разберешъ. Ти казвашъ: "Той трѣбва да ме обича." Това е неразбрана работа. Той не е специалистъ, този човъкъ. Любовьта нъкой пжть на какво прилича? Онзи "мядриять" човѣкъ, като те хване, като те стиска, ти като не можешь да издържишь, най-после му кажешь това. Не мисли ти, че "мждриятъ" човъкъ ще дойде до едно мъсто, ти като го оставишъ, той ще те одуши. И питамъ: Защо ще оставишъ единъ човъкъ да те стиска? Вие толкозъ години сте се учили и нѣкой пѫть се прегръщате, целувате се. Отлична работа е тая. Но защо ви сж целувкитъ? И защо ви сж прегръдкитъ? Не, че не тръбва да ги правите. Тръбва да ги правите, но трѣбва да знаете какъ да го направите. И ако ти целунешъ нѣкого, той ще каже: "Не знае да целува той. Студена е целувката му. После прегръдкитъ не знае. Не е възпитанъ. Не знае какъ да прегърне." И цълиятъ день сега седи все въ такива нѣща, въ малки работи. Вие ще кажете: "Тия работи не сж нови." Тъ сж вехти работи, които сега ви говоря. Вие сте на праздни ясли. За мене яслата е пълна, когато има нѣщо ново. На праздна ясла сте, когато сте като нѣкой конь, който е ялъ слама и нищо ново не е добилъ.

И ако човѣкъ преживя и казва: "Да вѣрваме въ Бога, да обичаме Бога, да обичаме ближнитѣ си, да правимъ добро" и т.н. - това сѫ хубави работи, не сѫ лоши работи, но за тебъ самия нищо нѣма да ти допринесатъ. То казвашъ: "Да се обичаме." - Че кой ти забранява да обичашъ? Ти казвашъ: "Да правимъ добро." - Че кой ти забранява да правишъ добро? Казвашъ: "Да имаме добра обхода." - Че кой ти забранява да имашъ добра обхода? Човѣкътъ седи въ това: всичкитѣ тия

работи той да ги има. Не, че сега той да се учи да обича. Ако остане сега да почнешъ да обичашъ, то е изгубена работа. Идете при малкитѣ деца. Има малки деца, които знаятъ похубаво да обичатъ, отколкото нѣкои красиви моми. Защо? Защо е така? Защото не може да бжде другояче.

Та рекохъ, сега трѣбватъ разбрани работи. Не, че животътъ, който сега живѣемъ, е лошъ. Той е лошъ въ едно отношение, но този животъ е добъръ въ друго отношение. Намъ ни трѣбва нѣщо ново. Ново нѣщо ни трѣбва! И къмъ това всички трѣбва да се стремятъ. Ония, които сѫ се учили, трѣбва да се стремятъ къмъ новото въ свѣта. Сега, не че онова, което знаете, е лошо.

Вие живѣете въ Бога, движите се въ Бога.

Нъкой пжть вие казвате: "Ти въ небето не можешъ да

отидешъ." Нѣма какво да ви разправямъ, дали мога да отида въ небето или не. Дали ще отида или не, азъ ще го провѣря. Той нѣма какво да ми казва. Нѣкой казва: "Но ти ще отидешъ въ пъкъла." И това нѣма да ви казвамъ. Пъкълътъ, това е едно несьответствие на живота. (Нъкой изгаси ламбить.) Запалете ги пакъ, да светне. Икономисватъ. Хубаво нѣщо е, икономията е хубаво нѣщо. Вие, като нѣмате какво да правите, гасите свъщитъ. Като нъмате какво да правите - икономисвате. То е знание на миналото. Нъма какво да икономисвате, нѣма и какво да гасите. То ще бѫде смѣшно да гасишъ свѣщитѣ. Това, което Богъ е направилъ, ти не можешъ да го изгасишъ. То е далечъ отъ тебе. И помни: Нѣмай желание да гасишъ! Остави нѣщата да си вървятъ така. Че не можешъ да постжпвашъ тъй, то е по човъшки така. Но по Бога нищо не се гаси. Когато дойдешъ до положение на нѣмашъ желание да гасишъ, нито имашъ желание да палишъ, ти си вече

на правия пѫть.

Сега се говори, че трѣбва да се обичаме. Много хубаво е това. Но това не е още онзи свѣтъ, който ти търсишъ. Нѣкой пѫтъ казвашъ: "Азъ не го обичамъ." И тамъ не е разрешението. Нито ще обичашъ, нито ще любишъ, нито ще разлюбвашъ. Като дойдешъ до това положение, ти ще влѣ-

зешъ въ любовьта. До тогазъ, докато търсишъ да те обичатъ, то е хубаво, но тамъ не е разрешението на новия животъ. То е половината на живота. Ти ще дойдешъ до положение да не искашъ да те обичатъ, но не вжтре въ себе си. А положението, до което трѣбва да дойдешъ, е: Да си доволенъ отъ положението, въ което се намирашъ сега.

Ти казвашъ: "Трѣбва да се самовъзпитаме." Тамъ, дето има възпитание, тамъ го нѣма новиятъ животъ. Тамъ е стариять животь. Ще го възпиташъ онзи разбойникъ да не краде. Ще учишъ онова, невежото дете, което нищо не знае, на знанието. И ще кажешъ: "Научихме го!" Това, на което ти си го научилъ, той единъ день ще го остави. И всичката погрѣшка седи въ това, че майкитъ учатъ нъща, които после децата изоставять. Майката тръбва да добие едно дете, което да обича Бога, безъ да го възпитава. А пъкъ тя се туря на мъстото на Бога и казва: "Ти менъ ще обичашъ, ти менъ ще любишъ. Азъ те родихъ, азъ всичко направихъ за тебе." Много добре, но единъ день това дете намъри и друга майка. Тогазъ какво ще се прави, когато имашъ две майки? Тамъ дето нѣщата се раздвояватъ, животътъ се нарушава. И тя казва: "Не ме обича!" Значи намѣрилъ друга майка. Когато човѣкъ не обича едного, обича другиго. Казвашъ: "Той нищо не дава." На тебе не дава, а на другъ дава. Човѣкъ не може да всички да дава. Въпросътъ се разрешава между двама. Между двама се свършва този въпросъ. Да дадешъ или да не дадешъ. Сега тѣзи сѫ празднитѣ ясли, това, за което мога да ви говоря и какво ще научите.

Какво иска да каже Христосъ съ тия думи: "Ако не се отречешъ отъ майки си, отъ баща си, отъ всичко това, което имашъ, ако не се отречешъ даже и отъ своя си животъ, ти не можешъ да бждешъ ученикъ на новото учение." И досега го тълкуватъ какво значи, какво иска да каже, отъ какво трѣбва да се откаже човѣкъ. Не само да се откаже отъ временното, но и отъ своя животъ. Този животъ е свободенъ. Той може да се откаже отъ този животъ, ако иска. Той, ако не иска да се откаже отъ този животъ, може да живѣе колкото иска въ това положение.

Хората не трѣбва да говорять за погрѣшкитѣ. Защото това е стариятъ животъ: за вземане - даване. Не трѣбва да се говори за това. Въ новия животъ, ако говоришъ за вземане и даване, ти не си въ него! Като говорятъ хората по това, тѣ сж въ старото и тѣхниятъ животъ нѣма да се изправи и не може да се изправи. Като говоря, че не може да се изправи, разбирамъ, че тѣ нѣма да могатъ да намѣрятъ онзи пѫть, да намѣрятъ онова богатство. Азъ срещнахъ веднъжъ единъ малджия (иманяръ). Той ми каза: "Искамъ да поговоря съ васъ. Както си трѣгналъ, вижда ми се, че търсишъ нѣщо." Рекохъ: "Търся, разбира се." - "Можешъ ли ми каза едно нѣщо? Азъ търся едно имание. Деветътѣ знака къмъ намѣрилъ, вече. Остава ми само единъ знакъ още." Рекохъ: "Защо ще ти го кажа, този, десетия знакъ?Ако го зная, азъ ще отида да извадя

тия пари." Ще дойде нѣкой да каже: "Не можешъ ли да ми препоржчашъ нѣкоя хубава мома?" Че ако азъ зная хубавата мома, нѣма да ти я препоржчамъ, азъ ще я взема, нищо повече. Това е стариятъ животъ. Остане ли тебъ да ти препоржчватъ нѣкого да го обичашъ, то е стария животъ. Тя, като дойде истинската любовь, тя внася нѣщо ново.

Та рекохъ сега, трудно е сега, когато човѣкъ остарѣе. Виждалъ съмъ стари хора да казватъ: "Да сме сега млади, другояче ще живѣемъ." Какъ ще живѣешъ? - "Нѣма да обичамъ децата така, както досега съмъ ги обичалъ." Че това не е нѣщо ново. Ти казвашъ: "Трѣбваше да оставя за себе си паритѣ." Не, не да оставишъ за себе си пари, но трѣбваше да бѫдешъ отъ тия хора, които не осиромашаватъ, нищо повече.

Търсете новото! Сега, за да намѣрите вие този, новия животъ, вие като срещнете единъ човѣкъ, трѣбва да намѣрите оная добра чърта въ него. Този човѣкъ трѣбва да го обичате, нищо повече. Който и да е, какъвто и да е той. Умниятъ човѣкъ, той трѣбва да обича, безъ да знаятъ хората, че той ги обича. Нѣма да имъ говори сладки думи. Сладкитѣ думи - това е външната любовь. Но този човѣкъ има нужди и ти трѣбва да му помогнешъ. Въ дадения случай ти си, който

ще му помогнешъ. На тебе Господь ще каже: "Искашъ ли да бждешъ ти отъ тѣзи?" - "Отъ кои?" Сега това е новото вжтре въ живота. Не, че онова, което ти правишъ въ свѣта е лошо. То е отлично. Но съ това, което сега правишъ, не можешъ да намѣришъ това, което ти е потрѣбно, то не се постига. Какъ ще накарашъ единъ човѣкъ да ти говори сладко, кажете ми? Какъ ще накарашъ единъ човѣкъ да те гледа мило? Не само да ти викне, както въ театъръ. Не, нѣщата да се правятъ въ своята сжщина такива, каквито сж.

Сега всичкитъ тия нъща, (които ги казахъ), като ги разгадавате, трѣбва да дойдете до оная вжтрешна пълнота. То е много трудна работа, да се научишъ да живѣешъ. Новиять животь е много трудень. Трудишь се, трудишь се, и най-после казвашъ: "Не може. Втори пять като дойда." Втори пять като дойдешь, после трети пять, четвърти и т.н. То е само забавление. Съ подобно повторение нищо не се постига. Постига се едно - въ тебе остава онова вжтрешно недоволство въ живота. И ако ти не се освободишъ отъ това вжтрешно недоволство, ти въ новия животъ не можешъ да влѣзешъ. Рекохъ, самата дума, която се употрѣбява сега: "новиятъ животъ" не е употрѣбена точно. То е само фигура на речьта. Ти казвашъ: "Тръбва да влъземъ въ новия животъ." Ти ще влѣзешъ въ живота. Ти трѣбва да знаешъ, че не си въ живота, въ пълния животъ. Има нѣщо, което не си опиталъ. Има два начина: или ти ще влезешъ въ новото или новото ще влѣзе въ тебе. Кое е по-хубавото сега? Ти да влѣзешъ въ новото или новото да влѣзе въ тебе?

Каква свобода можешъ да дадешъ на единъ конь? Да му туришъ повече слама, ечемикъ? Не. Иди, поглади този конь и да върви въ гората. До тогазъ докато ти се реформирашъ, ти си вързанъ конь, конь ще бждешъ. И когато си дадешъ пълна свобода, да се развържешъ, ти си свободенъ. Развързанъ конь трѣбва да бждешъ. Най-първо трѣбва да се развържешъ отъ всички условия, при които живѣешъ. Докато намирашъ нѣкои несъответствия, критикувашъ този - онзи, това не е лошо. Поддържашъ критика. Не е лошо. Но

докато не си държишъ изпита, докато не престанешъ отъ този занаятъ, ти ще приличашъ на он[ези] ямболски коне, които каратъ дараци. Има една подвижна площь, чрезъ чието движение се влачи вълната. И тогазъ турятъ малко ечемикъ на коня и той горкиятъ, цѣлия день върти за ечемика работи цѣлия день. И вечерьта, като свърши работата, дадатъ му ечемикъ и той казва: "Хей! Едва го стигнахъ." Нѣма да бждешъ впрегнатъ конь да влачишъ вълна, ти, човѣка, който се стремишъ къмъ Бога, къмъ новия животъ. Богъ иска всички хора да го разбиратъ. И Богъ не сжди никого. Христосъ казва: "Отецъ никого не сжди и е далъ сждбата на Сина." Отецъ за стария животъ не се интересува, а пъкъ Синътъ се интересува. Синътъ е, който събира кредита, отъ кого има да взема и бащата казва: "Събирай. И каквото събе-

решъ, съберешъ. Менъ нѣма какво да казвашъ." Ти си синъ. Защо? Защото събирашъ дълговетѣ на бащата.

А пъкъ има едно отношение, синовно отношение на разбиране вжтре. Казваме: "Всички сме синове Божии!" Всички, кои всички? Ако всички бъхме синове Божии, то животътъ другояче щѣше да тече. Ние говоримъ, ние вземаме нѣща, които не сж вѣрни. И затова Богъ не може да ти бжде баща. Той ти е турилъ нѣкой конь за баща, нѣкой волъ ти е турилъ за баща, нѣкоя овца ти е турилъ за баща. Нѣкоя птица ти е турилъ за баща, за майка и отъ тамъ ти ще се учишъ, да дойдешъ до онова положение. Казвашъ: "Азъ съмъ синъ Божи." Така като се разглежда живота, тогазъ ще дойдемъ до едно голѣмо противоречие. Въ какво седи истинскиятъ животъ, въ какво седи семейството, радостъта на хората? Въ онова, истинското разбиране на свѣта. Всичко онова, което е създадено въ свѣта, всичко е хубаво, всичко е добро. Но злото седи въ неразбирането на нѣщата! Не ги разби-

раме.

Та ще си турите за желание чрезъ закона на любовьта да влѣзете въ правия пѫть. Да обичате хората безъ законъ. Да е свойствено на васъ да обичате. Щомъ обичашъ съ законъ, ти си въ външната любовь. То е хубаво. Най-първо ще

учите външната любовь. До тогазъ, докато се тревожите за хиляди работи [...]. Вие имате право да се тревожите. Не ви казвамъ да не се тревожите, но ще си носите тревогата спокойно. Тя е ваше богатство. И ще се спрешъ единъ день и ще си кажешъ: "Защо се тревожа? Ама, не [се] тревожа!" Въпросътъ не е тамъ, да не се тревожишъ. Казано е въ закона, че не трѣбва да желае човѣкъ. Че тамъ е всичкото изкуство: да не желаешъ. Индуситѣ казватъ: "Убий всѣко желание!" Това не разрешава въпроса: Убий всѣко желание. Не подхранвай чужди нѣща.

Та рекохъ, сега не искамъ да ви забавлявамъ съ работи, отъ които нѣма да се ползувате. Азъ ви говоря сега за нъща, които знаете. И после вие казвате: "Какъ тръбва да се поправи животътъ?" По този начинъ животътъ не се поправя. Въ сжщината си той не се поправя. Срещнешъ единъ, който ти дължи и искашъ да питашъ ясновидеца дали ще плати или не. Кое е по-хубаво тогазъ: да знаешъ или да не знаешъ? Ти казвашъ: "Ама той е ясновидецъ." Откраднали сж ти пари. Казва ти нѣкой ясновидецъ: "Не бой се, следъ една седмица тия пари ще се намърять." Хубаво, отлично е това. Този ясновидецъ е отличенъ. Този ясновидецъ ще си остане такъвъ, какъвто си е! Сега нѣкой ти казва: "Ти едно време си билъ Данаилъ, Исайа." Менъ сж ми разправяли. Единъ ми казва: "Казватъ ми, че съмъ билъ ученъ човѣкъ, Исая, Данаилъ, Иезекилъ. А пъкъ азъ съмъ загубилъ всичко това." Има нѣщо по-велико и по-високо отъ това, което хората търсятъ. Всичко това е хубаво. По-добре е нищо да не знаешъ. Какъ ще разберете? По-добре е да бждешъ невежа, отколкото да бждешъ ученъ. Че ти си единъ сждия. Училъ си [2]1 година, за да станешъ адвокатъ, да знаешъ всичкитъ закони, цепишъ законитъ. Като дойде това, осжждашъ хората. Защо ти е това знание? Съ това оправяшъ ли хората? За тая работа има много специалисти. Ти, ако искашъ, напусни това. Напусни го, но ако разбирашъ, ако знаешъ новото. Не да се освободишъ (преждевременно). Нъкои искатъ да се освободятъ отъ адвокатс-

тво или отъ какъвъ да е занаятъ. Не се освобождавай преди да си намѣрилъ пѫтя.

Престани да мислишъ за онова, което те смущава. Ти казвашъ: "Тръбва да се учимъ." И сега учението се развива по сжщия начинъ. Едно време хората сж вървали, знаели сж едно, второ, трето, но и досега тия нѣща, които сж изучавали, още не ги разбирать. Какъ е създадена материята, не знаять. И атомить сж създадени отъ нъщо, отъ йони. Има много нъща да се учатъ. И за да разберешъ работитъ хубаво, ти тръбва да престанешъ да мислишъ заради\* тъхъ. Въ истинското, вжтрешното учение е така. И затова Писанието казва: "Прости." Нищо повече. Нѣкои турятъ закона, а пъкъ нѣкои казватъ: "Прости му, не му дръжъ кусуръ." Защото ти, докато ти се смущавашъ отъ хората, ти не можешъ да намъришъ пжтя. Не, че това, което държишъ, е лошо, но този пять, по който вървишъ, той нѣма да донесе онова, което ти търсишъ. Та едновременно у васъ трѣбва да се яви раздвояване на живота. Казва нѣкой: "Раздвоихъ се." Ще се раздвоишъ, трѣбва да се раздвоишъ. И следъ като се раздвоишъ, трѣбва да се отречешъ. Да престанешъ да мислишъ за онова, за което си мислилъ досега. И като дойде новото, за какво ще мислишъ? Представете си сега, че по новия начинъ искате да ликвидирате работитъ. И казвате: "Защо съмъ дошълъ тукъ?" За да се научите да живѣете по новия начинъ. Тамъ е силата. Представете си, че имате едно общество, дето хората не се държатъ отговорни, и кой каквото даде, не го търси. Рекохъ, новиятъ човѣкъ трѣбва да бжде отъ тѣзи. Той седи и казва: "Азъ ще се помоля на Господа да накаже този човѣкъ." Че той живѣе въ стария човѣкъ. И като дойде Христосъ, да сжди свѣта, той ще дойде да сжди старитѣ хора. Единъ каз-

ва: "Ще ни сжди Христосъ." Докато не те осжди Христосъ, ти човѣкъ нѣма да станешъ. Та рекохъ, при новото разбиране ти най-първо ще освободишъ сърдцето си отъ всички ония тежести, които

\*заради - за (бел.ред.)



имашъ. Ще се оставишъ свободенъ. Въ свѣта има много работници, които носятъ товаръ. Всички хора носятъ. Много малко хора ще срещнешъ, които нѣматъ никакъвъ товаръ. И като го срещнатъ, казватъ: "той е лентяй." Така разбиратъ. Бедностъта считатъ за порокъ. Въ новото разбиране другояче се постжпва.

И сега, както проповѣдникъть (въ прочетената глава) казва: "Да пишешъ много книги, край нѣма. Едно нѣщо ти трѣбва: Бой се отъ Бога." И азъ ви рекохъ, каквото и да правите, всичкитѣ тия работи сѫ хубави, но обичай Бога, нищо повече. Не, че онова, което имашъ, е лошо. То е учение, много книги имате и всички тия книги сѫ едно приготовление за онова, ще ви кажа: да се освободите. Раздай книгитѣ си на другитѣ. Тия книги, отъ които сте учили, не ви трѣбватъ ве-

че. Но азъ ви оставямъ сега едно нъщо: Да обичате.

Ще кажете: "Где да Го намѣримъ, да Го обичаме?" Тогазъ не можешъ да си държишъ изпита. Ако не знаешъ какъ да обичашъ, твоята работа е свършена. И после искате да знаете дали обичьта ви е права или не. Тамъ сте на кривата страна. Ще обичашъ, нищо повече. Въ любовьта нѣма никакъвъ грѣхъ. Щомъ мислишъ, че любовьта не е права, това не е вѣрно. Въ любовьта нѣма никакъвъ грѣхъ, нищо повече. Тамъ човѣкъ се освобождава. Нѣкой казва: "Дали азъ не грѣша?" Въ новия животъ, тамъ всичко е единство. Тамъ като влѣзете, ще разберете. Тамъ другитѣ ще работятъ, а пъкъ вие ще се ползувате. Тѣ ще работятъ, ще продаватъ, а пъкъ вие ще се ползувате.

Та рекохъ сега, обичайте Бога, нищо повече. Едно правило сега, извънъ конския животъ. Научете се да обичате Бога, нищо повече. Научете детето да обича Бога, нищо повече. Научи го какъ да обича Бога. Кажи му и това дете ще знае. Това не ви давамъ като законъ, но ви говоря какъ трѣбва да се разбира новото. Вие сте отъ много добритѣ хора. Едно време бѣхте въ рая. Хубаво бѣше. И като съгрѣшихте, оголѣхте. Искахте повече, Богъ ви даде дрехи и ви изпрати въ широкия свѣтъ. Какво лошо има въ това, че тукъ живѣете? То е въ вашето разбиране. Всѣки, който не знае да обича, той е голъ, нищо повече. Докато Господь ти говори отвънъ и ти казва: "Адаме, какъ си?" - То е външния животъ. Една спънка туря тамъ, едно препятствие: "Нѣма да ядешъ отъ това дърво!" Ще кажете: "Защо съмъ ялъ?" И това не е лошо, че сте яли. Въ широкъ смисълъ на думата, ти си носишъ товара сега. И Господъ казва тогазъ: "Като ялъ Адамъ отъ запретеното дърво, понеже Адамъ стана като единъ отъ насъ да разбира доброто и злото, да не би да яде отъ дървото на Живота!" И затова го изпъди. Понеже ученъ човѣкъ не си, не знаешъ какъ да употрѣбявашъ доброто и злото. То е голѣма наука, ако не знаешъ какъ, съвсемъ ще загазишъ. "И като стана единъ отъ насъ, да го изпъдя навънъ." Защо ви изпъди Господь? Защото ти стана като него. А пъкъ, за да се запазятъ

отношенията въ свѣта, то онзи, когото обичашъ, той трѣбва да те изпъди навънъ. Вие искате да седите при онзи, когото обичате. Тамъ е вашето заблуждение. То е външната любовь. Сега малцина отъ васъ могатъ да го приложатъ.

Сега не ви казвамъ това, да го приложите въ живота. Но рекохъ, разрешението седи тамъ. Щомъ искашъ да те обичатъ, ще те изпъдятъ. Защото любовьта дава свобода и следователно ще те изпъдятъ. Единъ мжжъ, като обикне жена си, ще ѝ даде свобода и ще ѝ каже: "Свободна си вече." Една жена, като обикне мжжа си, ще му даде свобода и ще му каже: "Свободенъ си сега." Ако тя го обикне, въпросътъ е разрешенъ. Казвашъ: "Защо ще бяде така." Чудни сте нѣкой пять! Че ако се облечешъ съ червена дреха, какво лошо има? Или си туришъ синя дреха, какво лошо има? Или, ако си турите каквато и да е форма, где е лошото? Или нѣкой пѫть не ти даватъ пари. Защо? Нъкой пжть ти казватъ: "Вземи си пари, направи си каквато дреха искашъ." Тогазъ ще заприличате на онзи турски бей. Турците, когато избиратъ жена, сами не могатъ да ги избиратъ. Този бей изпраща да му избиратъ една хубава невъста и като я избрали, довели му я и сж го оженили за нея, по турския законъ, по стария, не по сегашния. Тя се открила на него и го попитала: "На кого да се

откривамъ и на кого да не се откривамъ?" Тя била грозотия. Той не я обичалъ. Той ѝ казалъ: "Разкривай се на когото искашъ, само на менъ да не се разкривашъ."

Обичай Бога и си гледай работата. Но трѣбва да знаете, че докато на онзи, когото обичате, не му дадете свобода, или другояче казано: до тогазъ докато на единъ човѣкъ не му дадешъ свобода, той да се прояви, тъй както си знае, то е човѣшкото. Не да му дадешъ правила, наставления, какъ да обича, какъ да гледа. Не, то е човъшкото. Ще оставишъ Бога да се проявява въ човъка както знае. Богъ живъе вятре. Ние сме дошли до вжтрешния животъ. Ти ще оставишъ Бога да се прояви. Може нѣкои работи да ти сж неприятни. Нѣма да мислишъ върху това. Та свободата седи въ това, да оставите Бога въ себе си да се прояви така, както намъри Той за добре. По какъвъ пжть, по какви начини, то е Негова работа. Вие ще кажете: "Оть где да знаемъ?" Нѣма какво да знаешъ. Остави ти Господа. Той ще си намъри пжтя. Той ще направи както Той знае. Вие искате да знаете, какъ да обичате. Любовьта не е ваша. Остави сега. Стори онова, което Господь ти каже. Нѣкой казва: "Каквото Господь ми казва." Подъ думить: "Каквото Господь ти каже," ние разбираме нъщата, които се отнасятъ до нашия личенъ животъ сега. А трѣбва да дойдемъ до разбиране на живота, на онова, което Богъ иска да върши въ насъ. И всичкитъ страдания, които произтичатъ въ свъта, произтичать отъ това, че Богъ иска да се освободимъ. Той насила не се освобождава. Той, за да ни накара да Го оставимъ свободенъ, създава ни мжчнотии. Хиляди мжчнотии ще ни създаде, за да Го забравимъ. Вие искате да турите правила, какъ да обичате. Въ външната любовь, въ човъшката любовь, така е. Но въ Божията любовь нѣма законъ. Като дойдемъ до нея, ще имаме едно свещено чувство, ще кажемъ: "Всичко онова, което любовьта върши, е право." Това човѣкъ да го съзнава. Тръбва да го съзнавате. Единъ день, когато дойдешъ до това разбиране, ти ще проумѣешъ тая велика тайна.

Казахъ ви, че нищо нѣма да ви говоря. Но съ това, което говорихъ, нищо не съмъ ви говорилъ. Едвамъ съмъ ви казалъ: Обичайте Бога, истинското, реалното. Другото е празни ясли. Вие сте го слушали, слушали. Вие всичкото го знаете, но да обичашъ Бога, то е новото. И тая Божия любовь, като влѣзе въ дома ви, тя ще внесе свѣтлина, радость и веселие, ще ви съедини съ Невидимия свѣтъ, ще ви избави отъ онзи адъ, въ който сега живѣете. Адътъ не е нѣщо лошо. Вие не сте ходили въ ада. И музика има тамъ, и представление, театъръ, много хубави нѣща има тамъ. Въ ада ще бѫдешъ.

Така като се говори, ще кажете: "Не ми харесва това учение." Дали ви харесва или не, това е другъ въпросъ. Когато се говори за Истината, дали харесва човѣкъ или не, то е другъ въпросъ. И когато нѣкой говори, може да не ми се харесва, но това е другъ въпросъ. Важното е, дали е тамъ законътъ на любовьта, която води къмъ Бога, законъ, дето Богъ се проявява. Защото ако не дойде въ насъ Богъ да се прояви, ние не можемъ нищо да направимъ. Трѣбва да дойде Богъ въ васъ, за да ви научи какъ да обичате. Ти можешъ да кажешъ: "Този човѣкъ е циганинъ." Оставете това, дали е циганинъ или не. То е въпросъ до съзнанието: да обичашъ тая душа, това съзнание. Богъ може да ти каже: "Този човѣкъ ще го обичашъ." Ти казвашъ: "Но той не е такъвъ." То е по човѣшки. Господь ще ти каже: "Елате, да ти покажа, какъ да обичашъ хората."

Сега вие се намирате въ едно трудно положение. Виждате, че свѣтскитѣ хора иматъ повече, отколкото религиознитѣ. Така трѣбва да бжде. Ти казвашъ: "Че азъ толкозъ години, какъ се моля!" Вие сте като онзи Исавъ, който казваше на баща си: "На мене нищо не си далъ." Въ оная притча, която Христосъ привежда, голѣмиятъ синъ казалъ на баща си: "На мене нищо не си далъ, а пъкъ онзи синъ, който сега е дошълъ и се е скиталъ и изпилъ всичко, ти му даде угощение, теле му заколи. Той утре онова, което имамъ, и него ще вземе." Ние не се спираме на другия, голѣмия синъ, твоето недоволство е отъ голѣмия синъ въ тебе, а пъкъ онзи, който

е закжсаль, казва: "Татко, съгрѣшихь, не съмъ достоень." Той е малкия синъ, който се връща сега. И ти не заколвашъ за онзи, недоволния синъ телето, нѣма за какво да колишъ за него, а колишъ за онзи, който казва: "Не съмъ достоенъ." Бащата показва каква е голѣма Неговата любовь. Когато видите, че Богъ оказва милость къмъ хората, да не ви смущава това.

И рекохъ сега, тайната на новия животъ седи въ обичьта. Научете се да обичате! Ще кажешъ: "Да обичамъ ли? Азъ съмъ жененъ!" Или ще кажешъ: "Да обичамъ ли? Но азъ съмъ млада мома!" Оставете вашата мжжщина, женщина, всичко това. Обичайте, нищо повече. Който разбира, разбира. Така тръбва да ти олекне. Има много хора, които се измжчватъ. Тръбва да [се] даде една свобода. Оставете се свободни. Не само васъ да оставятъ свободни, но и вие да останете свободни. Не, че сега постжпвате криво. Но вие сега създавате въ живота си препятствия и си туряте спънки и не може да успѣвате. А пъкъ тия спънки трѣбва да се премахнатъ, а пъкъ тѣ не могатъ да се премахнатъ другояче, освенъ трѣбва да дойде Духътъ. Казано е: "И ще изпратя Духа си." Христосъ е казаль: "Азъ и Отецъ ми ще дойдемъ и ще се вселимъ въ васъ и тогазъ Азъ ще ви се изявя." Това е една отъ дълбокитъ тайни. "Азъ и Отецъ ми ще дойдемъ и ще се вселимъ въ васъ и азъ ще ви се изявя." Отецъ ще дойде и ще покаже, какво е Неговото отношение; и Синътъ ще дойде, новиятъ животь е въ това: "Азъ и Отецъ сме едно." Та сега гледайте да дойде Богъ въ васъ и Христосъ съ Него заедно и да ви се изяви Христосъ и да ви покаже, по кой начинъ вие можете да проявите любовь къмъ Него. Той ще ви покаже какъ трѣбва да разбирате. Ако Христосъ и Богъ не дойдатъ въ васъ, вие нѣма да имате едно разбиране и то-

газъ животътъ ви ще върви по сжщия начинъ. Ако дойдатъ и придобиете онзи, широкия животъ, бремето, което носите сега, както една орѣхова черупка ще падне и вие ще се освободите отъ голѣмъ товаръ. Обичайте Бога, за да дойде Той въ васъ и Христосъ да дойде. Сегашниятъ ви животъ е отличенъ. Много добъръ е животътъ ви сега. Сега да заминете за другия свѣтъ, тамъ ще ви приематъ. Какъ ще ви приематъ? Съвсемъ другояче седи работата: богатиятъ и сиромахъ Лазаръ сж наблизо, казватъ си. Едно вжтрешно състояние е това, дето богатиятъ не може да бжде на мѣстото на Лазара и Лазаръ не може да бжде на мѣстото на богатия.

Обичайте се сега и не се критикувайте. Вие казвате: "Отъ мене нищо нѣма да стане." Какво нѣма да стане: цѣлъ човѣкъ си. Знаешъ да ядешъ да свиришъ, да учишъ. Какво искашъ повече? Не си нѣкой волъ. Не си нѣкой конь. Коньтъ и той е добъръ. Коньтъ, като седи при тебе, той не се тревожи. Той казва: "Понеже господарьтъ ми знае да свири, азъ се ползувамъ отъ неговото свирене."

Обичай Бога и имай широки възгледи за живота. Въ

това отношение не сждете, за да не бждете сждени. И съ каквато мѣрка мѣрите, ще ви се възмѣри.

А пъкъ новото е: Обичай, нищо повече! Обичай Бога въ всички хора! Това е разрешението на онзи дълбокъ въпросъ. А пъкъ ще останатъ само думите на тая беседа. Обичайте Бога! А пъкъ всичко друго, това сж тълкувания, пояснения. Може и безъ тѣхъ. Всичко друго е за пояснение. А пъкъ да знаете само това. Да знаете какъ да обичате. Обичай! И когото обичашъ, не може да те обиди и ти не можешъ да се обиждашъ. Въ новата любовь, обиди нѣма. Този, който я разбира. Що е Небето? - Мѣсто, дето не се обиждатъ. Що е адътъ? - Мѣсто, дето се обиждатъ. Докато се обиждате, въ ада сте. Тамъ има университетъ за обидитѣ. А пъкъ ще се учите сега на онзи животъ, дето нѣма обиди. Да престане обидата.

### Божията Любовь носи пълния животъ. (Три пжти.)



### б часа и 40 минути

Гимнастични упражнения.

.

Съборна беседа Четвърти съборенъ день Сжбота, 22.VIII.1936 г. Изгрѣвъ

# ПОНИКВАНЕ

Добрата молитва "Въ начало бъ Словото"

Ще прочета 16 глава отъ Евангелието на Иоана. Ще говоря върху 12 стихъ отъ прочетената глава: "Много още имамъ да ви река, но сега не можете да носите."

Ние живѣемъ въ единъ неустановенъ свѣтъ, т.е. въ единъ свѣтъ, на който не може да се разчита. Това не трѣбва да ни смущава, понеже сме пятници. И много вие не знаете, понеже не можете да носите. Днесъ всички авторитети иматъ библиотеки. Единъ ученъ човѣкъ прави външни изследвания, но какво може да знае той? Много малко ще знае. Рекохъ, вие тръбва да разглеждате живота така както е. Понъкога вие се спирате и мислите, колко много знаете. Вие можете да кажете, че знаете много. Но споредъ мене, вие знаете толкова, колкото сте изминали. Всичко, което сте извървѣли, вие го знаете. Това, което не сте извървѣли, едва сега го започвате. Вие знаете толкова, колкото децата знаять. Сега другото положение, до което хората идватъ. Вие казвате: "Какъ ще ни приематъ насъ?" - Ако сте богати, ще ви приематъ добре, ако сте сиромахъ, ще отидете да вземете нъщо. Значи има два начина за посръщане. Ако сте ученъ, ще ви приематъ по единъ начинъ, ако не сте учени, ще ви приематъ по другъ начинъ. И следъ това вие ще се чудите, защо понѣкога нѣщата въ живота не вървятъ така, както вие мислите. Нъщата не вървятъ така, както мислите, понеже оно-

ва, което ви трѣбва, го нѣмате. Запримѣръ вие мислите, че говорите това, което трѣбва. Не е така. Но въ новия животъ, въ който сте влѣзли, вие трѣбва да мислите по другъ начинъ. Нѣкой човѣкъ ви иска нѣщо и ако не му дадешъ, веднага лицето му се измѣни. Сега азъ ви говоря свободно, за да придобиете и вие тази свобода, да се освободите отъ залужде-

нията, които имате въ себе си. Заблужденията не сж въ самия животъ. Вие очаквате нѣщо, което нѣма да ви се даде, което не може да дойде. Сега азъ нѣма да се спирамъ върху това, което нѣма да дойде. Вие сами ще го тълкувате. Тъй както вие очаквате нѣщо, то нѣма да дойде по този начинъ. То ще дойде по съвсемъ другъ начинъ. Като не дойде това, което очаквате, вие ще се обезсърдчите и ще кажете: "Не струва да се живѣе." Това сж ваши заблуждения. Вие трѣбва да различавате вашата скръбь отъ вашата радость. А какъвъ ще бжде бждещия ви животъ, това не знаете.

Та рекохъ, най-първо вие трѣбва да освободите съзнанието си, душата си отъ ненужни стремежи. Прави сте да се стремите да постигнете нѣщо. Има нѣща, за които, колкото и да се стремите на Земята, нѣма да ги постигнете. Но има нѣща, които можете да постигнете. Запримѣръ, вие можете да имате единъ царски объдъ, но можете да имате и единъ обикновенъ объдъ. Ако пъкъ нъмашъ царски объдъ, ти ще се смущавашъ, защо да нѣмашъ такъвъ обѣдъ? Питамъ: ако нѣмашъ царски обѣдъ, какво ще изгубишъ? Или можете да кажете защо да нѣмате власть? - Че каква власть можете да имате? Ти можешъ да имашъ такава власть, съ която да си създадешъ нещастие за себе си. Не мислете, че вие имате право да вършите каквото искате въ живота си. Следователно, когато говорите за нѣщата, вие трѣбва да знаете защо ви сж тия нъща и какъ ще ги приложите. Ако още утре направите нѣкаква погрѣшка съ това, което имате, това показва, че вие нѣмате знания. Нѣкой казва, че ти не се обхождашь добре. Това е само по отношение на тебе. Този човѣкъ, който не се отнася добре съ тебе, може да се отнася добре съ другитъ. Когато нъкой ти каже нъщо, което се отнася до твоето съзнание, ти трѣбва да се справишъ съ него. Защо? - Защото то може да е нѣкаква уловка за тебе. Тъкмо въ този моментъ искатъ да ти откриятъ нѣщо, тогава именно ще дойде дяволътъ и ще ти тури нѣкаква уловка. Като пропуснешъ този моментъ, той ще ти каже: "Сега вече си свободенъ." Христосъ казва: "Има единъ начинъ за говорене." Вие

веднага казвате: "Кой е този Христосъ? Раждалъ ли се е, сжществувалъ ли е нѣкога на Земята?" Вие искате да знаете това, но азъ ви казвамъ: Въ свѣта сжществува единъ Христосъ, който има много образи. Но всжщность Той е единъ. Христосъ казва: "Азъ дойдохъ въ свѣта да прославя не себе си, но Този, Който ме е проводилъ."

И тъй, вие трѣбва да се освободите. Засега вие разглеждате работитѣ отъ вашия личенъ животъ. И ако нѣщата не ставатъ така, както вие мислите, веднага се съблазнявате. Казвате тогава: "Това не е вѣрно, онова не е вѣрно." Или: "Това не е истина, онова не е истина." Това е право, но пѫтътъ, по който сте тръгнали, трѣбва да бѫде правъ. Дотогава, докато твоятъ приятель седи на пѫтя ти и той е една спънка. Докато твоитѣ слуги сѫ на пѫтя ти и тѣ сѫ една спънка. До-

тогава ти не си на правъ пжть, ти си въ преходния животъ. Нѣкой си казва: "На онзи синътъ е живъ." Той се заблуждава. Утре и неговитѣ синове ще заминатъ. "Но, казва, нека израсте малко, да му се порадваме." - Нѣма какво да се радвате. Какво ще се радвате на това, което ще загубите?

Та рекохъ, споредъ новото знание ние се намираме въ единъ свѣтъ на забавление. Прави каквото искашъ. И въ химията, при това преходно състояние има много преходни нѣща. Изобщо, всички науки сж преходни. Задъ тѣхъ има нѣщо по-сжществено. И апостолъ Павелъ казва: "Докато бѣхъ дете, мислихъ и разсжждавахъ по детински, но като станахъ мжжъ, напуснахъ детинскитѣ работи." Сега на васъ не казвамъ да напуснете детинскитѣ работи, но затова се изисква разбиране.

Сега азъ ви говоря за любовьта, но вие разбирате любовьта по съвсемъ другъ начинъ. Вие разбирате любовьта само за себе си. Вие не можете да влѣзете въ онова разбирателство, което ви е потрѣбно. Сега азъ ви говоря върху това, което ви е потрѣбно за разбирането и за приложението. Вие ще помислите, че трѣбва непременно да се откажете отъ много работи, но трѣбва да знаете какъ да се откажете и по какъвъ начинъ да се откажете.

Рекохъ, въ новата наука не тръбва безпокойствия. Защо? - Защото докато се безпокоите, вие не можете да учите. Дойдете до едно положение, погледнете и виждате, че работитъ не вървятъ така, както тръбва. Красивото е тамъ, че работитъ не вървятъ, както ти мислишъ. Сега азъ мога да ви обясня това съ редъ примъри. Седатъ две кокошки: едната я хранятъ много хубаво, угояватъ я, а другата едва на два три деня ще ѝ дадатъ нъщо. Онази кокошка, която е добре гледана, добре угоена, казва: "Добъръ е животътъ, има смисълъ да се живъе." Угоена е тя, но какво е спечелила съ това? Тя се самозаблуждава, защото това, което е спечелила, утре ще ѝ се вземе. А другата кокошка казва: "Вижте колко съмъ нещастна, колко много страдамъ?" - Страдашъ, но поне нъма да ти взематъ това, което имашъ. Споредъ мене ни-

то едната печели, нито другата. Понѣкога въ живота идватъ нещастия, за да освободятъ човѣка отъ по-голѣми нещастия. А понѣкога щастието иде при човѣка, за да дойде следъ него още по-голѣмото щастие.

Сега това е само начинъ за изяснение. Това още не е животътъ, който се развива. Ще дойде нѣкой при мене да ми дотъга, че еди какво си му казалъ Христосъ, че много нъща знае, че челъ нѣкои работи, по десеть пѫти. Запримѣръ той чель много пжти стиха: "Азь съмь пжтьть, истината и животътъ." Че въ Царството Божие се влизало само чрезъ Христа. Че и азъ съмъ слушалъ много пжти тия нѣща. Какво има повече да се говори върху тѣхъ? Тѣ сѫ стари работи. - "Ама, трѣбва да знаешъ." - Че всички хора се стремятъ къмъ знанието. Но, ако ти не се освободишъ отъ това, което знаешъ, ... Ти трѣбва да се освободишъ отъ старото знание, да го туришъ настрана нѣкѫде, за да дойде новото, за да можешъ да го възприемешъ. За да облѣчете новитѣ си дрѣхи, непременно тръбва да съблъчете старитъ си дрехи, нищо повече. Ти можешь да облѣчешь новитѣ си дрехи върху старитѣ, но питамъ: какво ще добиешъ отъ това? Само ще увеличишъ товара си, нищо повече. Не, хубостьта е въ новитъ дрехи. Като съблѣчешъ старитѣ си дрехи, ти трѣбва да ги туришъ

нѣкжде настрана. Кжде трѣбва да туришъ старитѣ си дрехи? Когато змията съблича кожата си, кжде я туря тя? На какво мѣсто я занася? Тя я остава нѣкжде и си носи новитѣ дрехи.

Тогава вие ще се спрете върху нѣщо. Има нѣщо, което може да ви смути. Запримѣръ досега азъ ви държахъ четири беседи и вие казвате: "Какъ може да обичаме всички?" Та ти още нѣмашъ идея, какво нѣщо е да обичашъ всички. Какъ трѣбва да ги обичате? Запримѣръ единъ е по-богатъ, а другъ е сиромахъ. Можете ли еднакво да ги обичате? Това съ служби само. Това сж отношения. Единиять е силень, а другиять е слабъ. Можете ли еднакво да ги обичате? Вие се спирате върху външнитъ нѣща, които нѣматъ отношение къмъ самия животъ. Това, което е слабо, то е силно. Вие тръбва да изучавате новия законъ. Ти си господарь само на онова, въ което ти можешъ да проникнешъ вжтре. Онова пъкъ, което прониква вжтре въ тебе, то ти е господарь, нищо повече. Малката искра на огъня, която прониква въ дървата, тя е господарь на цълия огънь. Изобщо, материята се прониква една въ друга. И силитъ въ свъта се проникватъ едни други. Това още не е сжщественото. И знанието прониква. Едно знание прониква друго знание. Онзи, който е проникналъ въ тебе, ти може да не го знаешъ. Той ще извърши това, което той знае. - "Ама, азъ съмъ свободенъ." - Това е идея, че ти си свободенъ. Свободенъ си, защото мислишъ, че си свободенъ. Въ сжщность ти не си свободенъ. Всѣки, който прониква, да намѣри единъ пжть, той всѣкога има нѣкакво препятствие.

Христосъ казва: "Много работи има да ви кажа, но още не сте готови." Какво ималъ да каже Христосъ на учениците си? "Сега не можете да носите, но когато дойде Духътъ на Истината, той ще ви настави." Когато човѣкъ дойде до истинското знание, той е свободенъ вече. Нѣкой пѫтъ човѣкъ трѣбва да се радва. Трѣбва да се радва човѣкъ, но докато е въ класъ, той трѣбва да учи. Докато учи, той не може да се радва. Човѣкъ може да се радва само на онова, което е припечелилъ. А да се радвашъ на онова, което мислишъ, че си

припечелилъ това е едно заблуждение. Какво ще се радвашъ?

Та рекохъ, радостъта е въ новото. Но какъ ще изразимъ новото сега? Пакъ съ стария езикъ. Каква идея ще турите въ това? Ще кажете, че духовното тръбва да се обича. Какъ се обича духовното? Казвате, че човѣкъ трѣбва да се обгърне. Че какъ се обгръща човѣка? Това сж все образи, външни емблеми. Силата е въ знанието вжтре. Не е достатъчно само да обгърнешъ човъка, но тръбва да проникнешъ вжтре въ него, ако искашъ да го обичашъ. И хората отъ свѣта изучавать този законь. Само така можете да влияете на човѣка. Единъ човѣкъ може да те разбере само когато проникне въ тебе. Той разбира и всички твои слабости. Единъ човъкъ може да е много ученъ, може да е светия за хората, но той така ще се постави отгоре ви, че ще ви излъже. Много пророци, много светии има въ свѣта, които се излъгватъ. Нѣкой казва: "Азъ вървя въ правия пжть." Да, като тръгнешъ въ този пять, не се спирай. И после, когато започнешъ да изучавашъ истината, ти не трѣбва отъ нищо да се смущавашъ. Хиляди работи има, които могатъ да те смутятъ. Но вѣрвай, че онова, къмъ което се стремишъ, ще го постигнешъ. Всички останали работи сж посторонни придобивки. Щомъ си тръгналъ въ новия пжть, най-после ти ще придобиешъ онова, което търсишъ. "Много нѣща има да ви кажа, но сега не можете да носите." Питамъ: какво искалъ да каже Христосъ? Какво ималъ да имъ говори? Понеже влизате въ свободния животъ, вие тръбва да знаете, че нъщата тамъ не ставатъ по принуждение. Ако искашъ, можешъ да изпълнишъ. И ако изпълнишъ, ще имашъ придобивка, волята Божия ще дойде. Но ако не искашъ и не изпълнишъ, ти ще носишъ своитъ стари знания, своитъ стари разбирания и ще кажешъ, че животътъ нъма смисъль. Питамъ: щомъ животътъ нѣма смисъль, какво трѣбва да се прави? Въ какво седи смисълътъ на живота? Казвате, че смисълътъ на живота седи въ това, да обичате. Кого ще обичате? - "Ще обичаме единъ грѣшникъ." - Какъвъ смисълъ има да обичате гръшника? Не е достатъчно само да го обичате, но Христосъ дойде на Земята да покаже на хората, т.е. да ги научи, какъ да понесатъ грѣха на свѣта, на всички хора. Той самъ видѣ какво нѣщо е да носишъ грѣха на всички хора. Да понесешъ грѣха на хората това значи: безъ да си грѣшилъ, безъ да си се спъналъ нѣкжде, ще понесешъ всичкитѣ имъ грѣхове, безъ никакво роптание. Въ Писанието е казано: "Богъ бѣше въ Христа и примиряваше всички хора съ себе си. Христосъ понесе грѣховетѣ, които хората бѣха направили. Казано е още: "И ще залича грѣховетѣ имъ."

Та рекохъ, ако ти не можешъ да прониквашъ, нищо не си научилъ. Сега ще се учите да прониквате. Ако се тревожишъ, другъ е проникналъ въ тебе. Ако не се тревожишъ, ти прониквашъ въ другитъ. Защо не тръбва да се тревожите. Ако се тревожите, другъ е проникналъ въ тебе и ти нищо не можешъ да научишъ. Ако не се тревожишъ, ти си проникналъ въ другитѣ и ще имашъ всичко, каквото искашъ. Ако се гнѣвишъ и тревожишъ, други сж проникнали въ тебе. Ако работитъ не вървятъ добре, други сж проникнали въ тебе. Но и ти можешъ да проникнешъ въ другитъ. За да можешъ да прониквашъ въ другитъ, въ съзнанието ти не тръбва да има никакво пропукване. Щомъ въ съзнанието ти нѣма никакво пропукване, щомъ има единство, ти можешъ да прониквашъ въ другитъ хора. Когато въ съзнанието на човъка има единство, тамъ грѣхътъ не сжществува. Грѣхътъ седи въ пропукването на съзнанието. Ти обикнешъ една жена, а после дойде друга нѣкоя жена и ти се раздвоишъ. Това раздвояване е причина за пропукване на съзнанието ти. Понеже си се ожениль за една жена, ти се запитвашь: "Имамъ ли право да обичамъ друга жена?" Съ това вече се ражда грѣхътъ. Защо се ражда грѣхътъ? Защото е станало пропукване на човѣшкото съзнание. Когато адептътъ се яви при Ева, тя го

посрещна и сгрѣши. Грѣхътъ се дължи главно на непослушанието. Ева трѣбваше да му каже: "Ние сме достатъчно учени, ние не търсимъ знанието отвънъ. Ние търсимъ вѣрата. Ние искаме да изучимъ живота така, както Богъ го е създалъ." Това е истинското знание.

Сега и вие искате да имате слабоститѣ на всички хора. Съвременнитѣ хора искатъ да бѫдатъ богати, понеже не сѫ такива, но тѣ още не сѫ готови за богатството. Тѣ искатъ да станатъ красиви, но не сѫ готови още за красотата. Тѣ трѣбва да знаятъ какъ да се ползуватъ отъ красотата. Благата, които идватъ преждевременно, тѣ носятъ нещастия за хората. Но това сѫ обикновенитѣ работи. Но вашето съзнание не трѣбва да се пог[лъ]ща отъ обикновенитѣ работи. Обикновениятъ животъ трѣбва да ви служи само като справка.

Запримъръ нъкой е богатъ или държи касата на нъкой богатъ човъкъ. Това е само за справка. "Не тръбва ли да се радвамъ?" - Не, ти трѣбва самъ да се справишъ съ това богатство. Като разберешъ великия законъ, ти самъ ще се освободишъ. Дотогава докато давашъ да те освободятъ, ти малко знаешъ. И животътъ на Христа на Земята не бѣше нищо друго, освенъ това, че Той самъ се постави въ най-трудното положение, за да види, ще може ли самъ да се освободи. Затова Христосъ казваше: "Имамъ власть да положа душата си, имамъ власть и да я взема." И следъ това Той каза: "Сега трѣбва да провѣря тѣзи идеи, да видя, така ли е всичко това, което съмъ казалъ." Той се показа предъ хората слабъ, затова Го подложиха на голѣми изтезания. И следъ това Христосъ се моли на Бога да го освободи. Освобождаването не дойде отвънъ. И сега хората плачатъ за Христа. И следъ това Христосъ каза: "Господи, въ Твоитъ ржце предавамъ духа си!" Тогава Богъ отвятре Му показа, по кой начинъ може да се освободи.

Следователно, ако и вие не предадете всичко въ Божиитѣ ржце и не престанете да мислите, какво ще стане съ васъ, вие никога нѣма да се освободите. И ако вие не се молите, нѣма да се освободите. Вие трѣбва да се молите. "Ама, азъ не се моля." - Ще се молишъ, нищо повече. И следъ това ще оставишъ да видишъ, какви сж резултатитѣ на твоята молитва. Нѣма човѣкъ въ свѣта, който да не иска да се моли. Нѣкой се моли и пакъ го биятъ. Силниятъ човѣкъ ще се моли, и слабиятъ ще се моли. Това е единъ изпитъ. Сега вие трѣбва да

се учите да се молите. И като се молите, въ даденъ случай пакъ нищо нѣма да ви дадатъ. Даже и като се молите найусърдно, пакъ ще се покаже, като че ни гласъ, ни услишание на вашата молитва. И вие ще имате опитностьта на онзи китайски мждрець, който биль бедень, но се ожениль за една красива китайка. Като живъла петь - десеть години съ него, единъ день тя му казала: "Ти поне си уменъ човѣкъ, освободи ме. Не мога да живъя съ тебе. Азъ обичамъ единъ богатъ търговецъ." - "Свободна си. Азъ ти желая всичкото добро." - "Добъръ човѣкъ си ти." Тогава тя казала: "Освободихъ се оть този човѣкъ, който нѣма нищо, но ме кара да го слушамъ." Сега Китай минава презъ такава епоха, когато търси човѣкъ, който да оправи Китай. Казали на този мждрецъ: "Ти си този, който можешъ да оправишъ свѣта." Като видѣла, че той се повдигналъ въ свѣта, тя дошла при него и му казала: "Хайде да заживѣемъ както по-рано." Той взелъ едно стъкло съ нектаръ, излива го на земята и ѝ казва: "Ако можешъ да съберешъ този нектаръ, ще можемъ да заживѣемъ." Така правять и хората. Тъ напущать Бога въ време на мжчнотии и отиватъ въ свѣта да живѣятъ. [Но] тамъ именно ти ще се измамишъ. Ти тръбва да живъешъ съ онзи, който е свободенъ, нищо повече. Така е, ако разбирате. Казвате: "Защо Господь ми даде тѣзи мжчнотии?" Господь, който е у васъ, по този начинъ ви изпитва. Богъ ще ви опитва много пяти. Той ще ви опитва чрезъ вашитъ деца, чрезъ вашия мжжъ и жена, чрезъ вашитъ приятели и т.н. Хиляди начини има, по които Богъ може да изпитва хората. Ако се смутишъ вятрешно, ти не можешъ да възприемешъ новото. Не казвамъ, че си слабъ, но това сж страшни страдания. Умътъ ти презъ това време потъмнява и ти не виждашъ никакъвъ излазъ наникжде. Ти търсишъ излазъ отъ това положение, не можешъ да останешъ така. Казваме: "Ние трѣбва да си имаме парички, да си имаме кжщичка." Но по този начинъ, както мислите върху нѣщата, животътъ ще има такова разрешение, каквото и сега има. Та рекохъ, когато влѣзете в Божественото учение, нито мжжътъ, нито жената ще мислятъ за старостьта. Когато

влѣзете въ новия животъ, нѣма да мислите нито за богатството, нито за сиромашията, защото нито едното, нито другото разрешаватъ въпроситѣ на живота. Това сѫ положения, които трѣбва да се разбиратъ. Ако изпитанията въ живота не дойдатъ, вие нѣма да имате никакво разбирателство помежду си. Щомъ дойдатъ изпитанията, ще кажете: "Иде часътъ." И Христосъ е казалъ: "Иде часътъ и сега е, когато ще ме напуснете и ще остана самъ." Не, никой не е самъ. Макаръ и да е казалъ тѣзи думи, Христосъ съзнава, че Отецъ е въ Него, вжтре. Духътъ работи въ Него.

Сега казвате: "Кажете ни нѣщо друго." Вие можете да четете каквито книги искате, но ако мислите да вървите по стария начинь, тогава пжтищата сж съвсемъ други отъ тия на новия животь. Не, че тъ сж криви, но ако искате сжщитъ постижения, ще държите старитъ пжтища. Рекохъ, въ дадения случай вие трѣбва да се справите съ старото положение. Вие нѣма да чакате да настане миръ въ душата ви, но мирътъ вие сами ще си го извоювате. Не очаквайте други да освободятъ вашия миръ. Ако ти самъ не можешъ да извоювашъ това, което търсишъ, ти самъ не можешъ да го постигнешъ. Знанието, доброто и любовьта не сж нѣща, които идвать отвънъ. Тъ сж нъща, които идватъ чрезъ голъми постижения и разбирателство. Казвате: "Азъ не трѣбва ли да живѣя? Не трѣбва ли да обичамъ?" Онзи, когото обичашъ, той ще те следва. Той търси щастие отъ тебе. И ти търсишъ щастие отъ него. Ти мислишъ, че той ще те направи щастливъ. Ето де е заблуждението ти. Слугата мисли, че господарьть му ще го направи щастливъ, ще му даде голѣма заплата. И господарьтъ може да мисли, че слугата му ще върши добре работата, но и двамата могать да се излъжать. Тамъ е заблуждението. Този порядъкъ е като въ единъ театъръ. Ще ти дадатъ една роля, която трѣбва да изиграешъ така, както е написана. Ако актьорътъ е младъ, ще играе нѣкаква роля въ нѣкоя пиеса на старъ човѣкъ, ще си тури брада и мустаци, ще се представи като старъ дѣдо. Стариятъ пъкъ може да играе роля на нѣкой младъ и

т.н. Защо е всичко това? За да се покаже на хората, какъвъ е животътъ имъ, какъ живъятъ.

Като ви говоря така, имамъ предъ видъ, че всичко тръбва да допуснете въ ума си, за да видите доколко вашето съзнание е просветено. Казвате за нѣкого: "Той е грѣшникъ." Не, ще допуснешъ грѣха. И ако този грѣхъ не може да те окаля, това показва, че водата е силна. Както и да е, но съблазнитѣ не могатъ да не дойдатъ и да ти повлияятъ. Когато дойдать, тогава ще мислишь. Какво хората мислять за тебе, то е другъ въпросъ, но какво ти мислишъ за себе си, това е право. Ти можешъ да мислишъ, че си постигналъ нѣщо. Това е хубаво. И ако не си постигналъ, пакъ е хубаво. Важно е новото, което сега иде. Най-първо ти тръбва да проникнешъ въ себе си, нищо повече. Два начина има за проникване. Нѣкой пѫть ние проникваме въ Бога, нѣкой пѫть Той прониква у насъ. Когато ние проникваме въ Бога, ние се изкушаваме. А когато Богъ прониква у насъ, ние се избавяме отъ всички заблуждения, ние придобиваме. Нѣкой казва: "Азъ съмъ господарь." - Можешъ да си господарь, но ще се избавишъ отъ едно нещастие. Наскоро ми разправяха нѣщо, което азъ знаехъ, но сега ще ви го разправя така, както и на мене го разправяха. То е следното. Една стара жена, на около 80 години, живъла на една висока планина, на която имало само ледници. Защо сж били тѣзи ледници? Тамъ сж зъзнѣли грѣшнитѣ души. Тѣ постоянно се стискали, стѣгали отгоре надъ леда. Никой не искалъ да знае за тѣхъ. Този ледъ билъ само за грѣшнитѣ души. Това е единъ разказъ. Тя си мислила: "Мене никой не ме обича. Единъ день ще замина и никой нѣма да знае за това. Какъвъ смисълъ има моятъ животъ?" Никакъвъ смисълъ нѣма животътъ ѝ. Като мислила така, тя съзнала, че иска да бъде обичана, но не съзнала, че и тя тръбва да обича. Затова тя решила повече да работи, да си събере повече дърва, за да бжде топло въ кжщата ѝ. По-напредъ тя затваряла вратата си, но после решила, че вратата на кжщата ѝ трѣбва винаги да бяде отворена, за да могатъ душитъ отъ тази ледена по-

върхность да влизатъ въ кжщата ѝ. Като влѣзли тѣзи души, тя се стреснала и казала да се затвори вратата на кжщата ѝ. Но като започнали да влизатъ и да излизатъ, тѣзи духове си казали помежду си: "Да бждемъ тихи, незабелязано да влизаме и да излизаме, да не я смущаваме."

Та рекохъ, ако и вие не сте въ състояние, като влѣзе нещастието въ вашата кжща, вие да го възприемете, нищо не сте разбрали. Нещастието, това сж леденитѣ души. Вие трѣбва да оставите нещастието да влѣзе въ вашата кжща и после спокойно да влиза и да излиза, безъ да ви смущава. Когато тѣзи души се просвѣтили и тѣ почнали тукъ тамъ да си правятъ червенъ огнецъ. Заблуждението седи въ това, че ние искаме да умремъ, безъ да сме готови за смъртъта. Ние искаме да бъдемъ щастливи, безъ да сме готови за щастието. Ти трѣбва да проникнешъ въ щастието, ти трѣбва да проникнешъ и въ смъртъта. Ако не можешъ да проникнешъ въ смъртъта, ти нѣма защо да умирашъ. Ти ще умрешъ и ще станешъ. Само когато умре, тогава човѣкъ забелязва, че се е лишилъ отъ много блага въ живота. Това ще усѣтите сега.

Христосъ казва: "Азъ много нѣща има да ви кажа, но нѣма да ви ги кажа, защото, ако не ги разберете и ви ги кажа, ще се спънете. Когато Духътъ дойде и ви покаже пѫтя, тогава именно ще си спомните това, което сега съмъ ви казалъ."

Сега въ моитѣ беседи азъ ви говоря за голѣмата свобода. Ако вие искате да разрешите въпроситѣ си, трѣбва да гледате другояче на свободата. Свѣтътъ ще гледа по единъ начинъ, а вие ще гледате по другъ начинъ. Това, което сега сжществува въ свѣта, нѣма да донесе добри резултати. Вземете какво става днесъ въ Испания. Тамъ хората, братя едни други се убиватъ. Тамъ сжществуватъ две партии, които се избиватъ на общо основание. На день се екзекутиратъ по двеста, по триста души, а нѣкога и по хиляда. Защо се биятъ? Всички търсятъ свободата. Ама защо се биятъ? Испанцитѣ се биятъ заради васъ. Онѣзи, които ржководятъ сждбинитѣ на човѣчеството, казватъ: "Ако и вие постжпвате като испанцитѣ, ако се биете като тѣхъ, нищо нѣма да постигнете."

Който търси великата Истина, той не може да постжпва по този начинъ. Той е примъръ за всички. Ако единъ праведникъ отиде на войната, той нъма да спре войната, но ще застави хората да се биятъ още повече. Той ще ги остави да се биятъ дотогава, докато всички се осакатятъ, да не остане нито единъ здравъ човъкъ. Следъ това той ще вземе списъка и единъ по единъ ще почне да ги превързва, да ги праща на работа. Ще мине тази работа.

Сега вие казвате: "Ние трѣбва да помагаме на беднитѣ." На кои бедни? - На онзи, който е раненъ. Има бедни, които всжщность не сж бедни. Тази беднотия е една сила. - "Ама, азъ насила трѣбва да взема пари отнѣкжде." - Съ това ти ще създадешъ нещастието въ свѣта. Свѣтътъ не е видѣлъ още какво нѣщо е нещастието. Ще дойде нещастието. Ние нѣма

да го създадемъ, но то само ще дойде. Пжтътъ, по който свѣтътъ може да се изправи, е пжтъ на страдания, пжтъ на болести, пжтъ на гладъ, на хиляди злини. Задъ този пжтъ седи щастието.

Сега ти вървишъ накуцвашъ малко и казвашъ: "Боленъ съмъ." Защо си боленъ? Ти трѣбва да проникнешъ вѫтре въ болестъта. Ако можешъ да проникнешъ въ тази болесть, ти си силенъ човѣкъ. Ако не можешъ да проникнешъ въ нея, ти си слабъ човѣкъ. Тази болесть винаги ще те носи. Тебе ти се дава сиромашия. Защо? - За да я опиташъ. Ако можешъ да проникнешъ въ сиромашията, тогава всички богати хора ще ти дадатъ данъкъ.

Сега вие имате стари разбирания и искате съ тѣхъ да вървите напредъ. Като отидете въ небето, какъ ще ви посрещне Христосъ? Той ще каже: "Като тебе такива много е имало и още има на Земята." Всѣки мисли, че Христосъ ще го посрещне тържествено. Има нѣщо вѣрно въ това, но всичко не е така, както си го мислите. Христосъ казва: "Верниятъ рабъ въ малкото е вѣренъ и въ многото." Доволниятъ отъ малкото е доволенъ и на многото. Казва Христосъ, че Лазаръ отишълъ въ лоното на Аврама, а богатиятъ? За да ви

посрещне Христосъ, Той трѣбва да ви посрещне отвѫтре. Ако бѫдете гостъ на Христа, Той ще ви посрещне много добре. Неговиятъ приемъ е много добъръ, но има друго едно посрещание, което не е посрещане на разбирателство.

Сега, като четете свещената книга, ще видите, че въ нея има извадени много хубави работи, върху които тръбва да мислите. Опитностьта на хилядитъ хора представятъ пятища, по които тѣ ся минали, за да се домогнатъ до истинския животъ. Следователно и вие ще работите и смѣли ще бждете. Всъки въ себе си ще бжде смълъ. Тихъ и спокоенъ ще седишъ, нѣма да се смущавашъ. Ако си билъ богатъ и си осиромашалъ, ще останешъ тихъ и спокоенъ. Отъ тебе зависи да разберешъ и да проникнешъ въ всички ония нѣща, които си придобиль въ живота си. Богатитъ хора сж заключени каси; ученитъ хора сж заключени каси; силнитъ хора сж заключени каси. Ти ще намъришъ онъзи ключове, съ които да ги отключишъ и тогава нѣма да седишъ предъ тѣхъ и да преповтаряшъ тѣхнитѣ опитности, но ще се ползувашъ отъ тъхнитъ опитности, ще придобиешъ нови опитности. Защото, ако останешъ на старото, ти ще станешъ ненуженъ и за себе си. Да кажемъ, че преповтаряте стиха: "Азъ съмъ пѫтьть, истината и животьть." Какво разбирате подъ думитѣ "пѫть, истина и животъ"? Та рекохъ, ще дойде единъ вжтрешенъ изпитъ, да разберете докжде сте дошли. Ти може да си министъръ, да се намирашъ пред тежъкъ постъ, но нѣма да бѣгашъ отъ министерството. Ти можешъ да бядешъ воененъ, на изпитъ си - нѣма да бѫгашъ отъ положението си. При разрешението на въпроситѣ, работитѣ седятъ другояче. Ти може да си ученикъ или учитель, нѣма да напущашъ наукитѣ си. "Ама, тази наука се отличава от другитъ." - За слабия се отличава, а за силния не се отличава. Силниятъ ще учи и въ онова, което научи, той ще се просвѣти. Какво лошо има въ това, ако разбирашъ нѣщо по астрономия? Или какво лошо има въ това, ако разбирашъ нѣщо по химия? Какво лошо има въ това, ако знаешъ, какъ е създаденъ свътътъ или какъ е създадена земята? Земята е едва въ своето начало. Какво е било първото ѝ положение, днесъ коренно се различава отъ него. Тя много пжти се е измѣняла. И това състояние, въ което [е] сега, ще се смѣни, нѣма да бжде постоянно. Въ това отношение Земята може да се сравни съ кжщичкитѣ на беднитѣ хора, които постоянно се измѣнятъ. Значи Земята засега е още бедна. Запитвали ученицитѣ Христа: "Господь не можа ли по другъ начинъ да създаде Земята?" - "Не можа, защото сега не сте готови да възприемате." Силата на човѣка седи въ това да прониква.

Сега вие трѣбва да си прочетете цѣлата глава. Човѣкъ тръбва да разбере сиромашията си и да проникне въ нея. Той трѣбва да стане ученъ човѣкъ и да проникне въ знанието си. Той трѣбва да стане добъръ човѣкъ и да проникне въ доброто. Ако ти не можешъ да проникнешъ въ доброто, ти нѣма да го знаешъ. За да проникнешъ въ доброто, трѣбва да му служишъ. Животътъ седи въ това именно, въ служене на доброто. Казвате: "Какво трѣбва да правимъ?" Азъ ви казвамъ: ако слушате това, което ви казвамъ, вие ще придобиете нѣщо. Ако мене ме слушате, ще стане това, което сега става. Тогава всичко ще можете да придобиете, ще можете да станете богати, но каквото придобиете, ще ви го взематъ. И десеть пяти да се раждате, пакъ сящи ще си останете. Не, че това е лошо. Но това е неразбиране на нѣщата. Ако животътъ ви сега ви завладява, защо става така? Вие мислите, че тамъ е благото. Че има блага въ живота, това е право. Това благо, което животътъ има, вие не можете да го задържите.

Христосъ казва: "Отивамъ при Отца си и повече нѣма да ме видите." Вие ще чувствувате истината вжтрешно, а нѣма да я чувствувате отвънъ. Вие искате сега да видите нѣщата. Но разположени трѣбва да бждете. Азъ ви казвамъ, че ако искате да придобиете нѣщо въ свѣта, вие трѣбва да се молите. Това, за което сега се молите, е временно. Майката се моли да има деца, това е едно временно благо. Богатиятъ се моли за пари. Другъ нѣкой се моли за друго нѣщо. Човѣкъ може да се моли за много работи, но всичко това, за което се

моли, е временно. Ако не се молишъ, ти не можешъ да го имашъ. И бждещето, което трѣбва да научишъ, то ще дойде по другъ начинъ. Тамъ и богатиятъ човѣкъ трѣбва да се моли, и бедниятъ трѣбва да се моли. Бедниятъ човѣкъ се моли на богатия, иска да го сметне, да изкара нѣщо отъ него. Само този ли е пѫтътъ за молитвата?

Има нѣща, които и безъ молитва идватъ. Тѣ идватъ чрезъ знанието. Когато сиромахътъ влѣзе въ кжщата на нѣкой богать, той нѣма да му разправя, че е сиромахъ, но ще види отъ какво се нуждае богатиятъ. Понеже този сиромахъ е майсторъ въ известно отношение, тогава той ще услужи съ нѣщо на богатия и последниять веднага ще бжде на негово разположение. Следователно изучавайте отъ какво се нуждаятъ хората. Отивате въ единъ домъ и слушате родителитъ да се оплакват отъ децата си, че не ги слушатъ. Вие веднага започнете да имъ говорите. Кажете имъ, че това е едно условие да имъ помогнете. Ако пъкъ влѣзете въ единъ домъ, въ който нѣма съгласие, отъ где трѣбва да започнете: отъ майката, отъ бащата, отъ дъщерята или отъ сина? Представете си, че ви пращамъ въ единъ такъвъ домъ. Отъ где ще започнете? Или представете си, че ви пращамъ въ свѣта и ви казвамъ да си вземете единъ лотариенъ билетъ. Като вземете билета, ще спрете ли веднага? Не, ще чакате да видите дали билетътъ ви печели, ще се интересувате отъ него. Всеки отъ васъ има лотарийни билети. Колко отъ васъ сте спечелили? Ако не сте спечелили, това нищо не значи. Всѣки отъ васъ е спечелилъ нѣщо, което не съзнава. Много отъ религиознитѣ, отъ върващитъ искатъ да иматъ живота на свътскитъ хора. Тѣ могатъ да иматъ този животъ, но не трѣбва да очакватъ да имъ го дадатъ. Тѣ могатъ да иматъ всичко.

Мнозина питатъ: "Какъ може да се справи нашия жи-

вотъ?" Да очаквате животътъ да се оправи, това е заблуждение. Щомъ си здравъ, животъ ти е пъленъ. Щомъ имашъ какво да ядешъ и да пиешъ, животътъ ти е пъленъ. Че нѣмашъ излишни работи, това е другъ въпросъ. Можешъ да имашъ и излишни работи. Докато вие не се справите съ всички нѣща

въ живота, вие не можете да се ползувате правилно. Ще кажете, че еди-кой си човъкъ е като васъ. Не, ти се самозаблуждавашъ. Ти си предъ единъ екранъ и си представяшъ нѣщата такива, каквито въ действителность не сж. Отъ где знаешъ, че еди-кой си е като тебе? Казвашъ, че еди-кой си не е поправеденъ отъ тебе. Това можешъ да знаешъ само за себе си. За себе си можешъ да мислишъ така, но не и за другитѣ. Даже и онова, което човъкъ самъ разправя за себе си, половината отъ него само е върно. Той не е разправилъ цѣлата истина. Когато младата мома се жени, тя изповѣдва прегрѣшенията си. Въ случая младиятъ момъкъ е изповѣдва прегрѣшенията си. Въ случая младиятъ момъкъ е изповѣдва, моето тръбва. Тя се изповѣдва, че писала на нѣкой момъкъ. Тя изна-

ся такива прегрѣшения, които ни най-малко не сѫ прегрѣшения. Какво отъ това, че писала на нѣкой момъкъ? Нищо нѣма въ това. Който разбира, той не вижда въ това никакви прегрѣшения. Прегрѣшенията седатъ въ това, че тя престѫпила Божия законъ. Понеже Богъ е казалъ: "Отъ това дърво нѣма да ядете." Грѣхътъ не е въ яденето, но въ непослушанието.

Та рекохъ, отъ онова, което знаете, ще изучавате това, за което ви говоря. Може нѣкой да счита, че е правовѣренъ. Защо е правовѣренъ? - Защото проповѣдвалъ, както Христосъ проповъдва. Това е заблуждение. Споредъ мене истината седи въ това, като дойде нѣкой въ свѣта и носи истината, да гледа да се прослави името Божие. Има ли най-малъкъ отенъкъ въ неговото желание, да се прослави той, а не Богъ, той носи вече прегрѣшението въ себе си. Христосъ казва: "Господи, азъ Те прославихъ на Земята. Прослави ме и Ти въ себе си." Въ свѣта прославяне има, но предъ Бога е истинското прославяне. Че правите това или онова, за него ни гласъ, ни услишание. Речете ли да се стремите къмъ слава, това правятъ и хиляди и милиони хора въ свѣта. Въ свѣта има голѣми състезания, но който търси Славата Божия, а не търси своята слава и своето благо, той ще дойде до правилното разрешение на въпроситѣ.

И тогава трѣбва да направите онзи опитъ, който е направиль единь американски слѣпець. Единь голѣмъ американецъ милионеръ ослѣпѣлъ и обещалъ единъ милионъ долари на онзи лѣкарь, който може да върне зрението му. Явилъ се единъ виденъ лѣкарь и казалъ, че ще може да излѣкува този милионеръ. Тръбвало да се направи нъкакъвъ новъ опитъ. Милионерътъ започналъ да мисли, да разпитва лѣкаря, дали опитътъ ще бжде сполучливъ. Въ това време при лѣкаря се явилъ единъ беденъ слѣпецъ и казалъ: "Докато милионерътъ се реши да направятъ съ него този опитъ, нека го направятъ съ мене и ако излѣзе сполучливъ, да се направи и съ този богать американець." Лѣкарьть се съгласиль. Той направиль опита съ бедния слѣпецъ и очитѣ му се отворили. Слѣпецътъ прогледаль. После милионеръть се подложилъ на този опить, но не излѣзълъ сполучливъ. Следователно човѣкъ самъ трѣбва да бжде готовъ на всички опити. Това е само за изяснение. Дали наистина е ставало това нѣщо, не се знае. Важно е, че всѣки, който е готовъ на всѣкакви жертви, той всѣкога сполучва. Който е готовъ за всѣкаква жертва и беденъ да е, той ще сполучи. Ако не е готовъ на жертва, и богатъ да е, той всичко ще изгуби. Той не може да постигне онова, което желае. Та рекохъ, днесъ поне ще ме слушате въ това. Ще решите въ себе си безъ страхъ да направите онова, което сте разбрали. Каквото сте разбрали, да направите единъ опитъ. Това е потрѣбно за вашето повдигане. Ако вие не се повдигнете, никакво разбирателство не очаквайте въ свѣта. Не мислете, че вие живѣете само въ този свѣтъ. Красотата на живота седи въ общението, което можете да имате съ всички души, добри и лоши. Защо? - Понеже Богъ се проявява и на дветъ мъста. Вие ще изучавате великото, което Богъ е създалъ. Недоволството може да дойде, но вие не сте отговорни за това. Недоволството е сжществувало и преди васъ. И онова, което сега преживявате, не е лошо. Това е работа на дявола. Той ви казва: "Виж, колко си нещастенъ." Той туря своето бреме върху васъ и казвате тогава: "Действително,

много нещастенъ съмъ азъ." Казвате: "Да не се изкушаваме." Въ какво седи изкушението? Другъ казва: "Да не страдаме." Въ какво седи страданието? Ако не можешъ да страдашъ, ти не можешъ и да се радвашъ. Това сж две страни на разбиране. Законътъ е такъвъ. Ако не можешъ да страдашъ, ти не можешъ и да се радвашъ.

Христосъ казва на ученицитъ си: "Много има още да ви кажа." Казватъ нѣкои: "Той се прави, че е Христосъ." Че всъки проповъдникъ се прави, че е Христосъ. Кой проповъдникъ не се прави, че е Христосъ? Всѣки проповѣдникъ говори какво е казалъ Христосъ отъ преди две хиляди години насамъ. Питамъ този проповѣдникъ: Бил ли си ти въ времето на Христа, да знаешъ какво Той е говорилъ? Ти проповѣдвалъ ли си тогава? "Ама, азъ намѣрихъ истината." - Кѫде я намъри? Истината се намира по другъ начинъ, а не така, както ти мислишъ. Когато намъришъ истината, ти ще почувствувашъ единство съ Бога. При това, трѣбва да има кой да те свърже. Хубостьта на онова, което Христосъ е проповъдвалъ, седи въ това, че той е свързалъ свѣта съ Великото учение на Бога. Христосъ казва: "Азъ дойдохъ да прославя Бога." Следователно, вънъ отъ Христа, ти не можешъ да намѣришъ тази истина. Когато нѣкой казва, че вѣрва въ Христа, азъ подразбирамъ, че той не иска да се откжсне отъ истината. Нѣкой казва: "Азъ вѣрвамъ въ Христа." - Че какъ вѣрвашъ? Ти вѣрвашъ, понеже нѣкой другъ човѣкъ ти е проповѣдвалъ за Христа, но той не е билъ Христосъ. "Ама, като нашия проповъдникъ нъма другъ." Всъки може да каже, че като неговиятъ проповѣдникъ нѣма другъ. Другъ пъкъ може да каже, че и той може да проповъдва. Где е тогава истината?

Сега вие не трѣбва да се смущавате, че не можете да намѣрите истината. Не е въпросътъ тамъ. Вие ще намѣрите истината, но дали ще можете да я разберете, тамъ е въпросътъ. Слънцето изгрѣва всѣки день. Една реалность е това. То изгрѣва и за мухитѣ, и за мравитѣ, и за птицитѣ, и за млѣкопитаещитѣ, и за хората, но колцина от всички тѣхъ могатъ да разбератъ какво нѣщо е Слънцето? Има сжщества, които

виждатъ, че Слънцето и за тѣхъ изгрѣва, но едни го разбиратъ, а други не го разбиратъ. Има нѣкои сжщества, за които Слънцето говори вече. Ще кажете, че това е идолопоклонство. Може ли Слънцето да говори? Ще кажете, че Богъ е направилъ Слънцето. Това сж човѣшки предположения, но Богъ е направилъ нѣщата, за да ги разбере. Не е въпросътъ да се разбере Слънцето, както хората го разбиратъ, но така, както Богъ го е направилъ. Когато дойдемъ да разберемъ Слънцето, както трѣбва, то никога вече нѣма да залѣзва. Ние още не ме разбрали Слънцето, както трѣбва.

Казвате често: "Отидоха онъзи, младитъ дни." Погледнешъ се въ огледалото, казвашъ: "Остарѣхъ вече." Погледнешъ се въ фотографията, която си ималъ въ младини, казвашъ: "Не съмъ вече младъ." Това е неразбиране на живота. Ако ти не можешъ да проникнешъ въ своята старость, ти не можешъ да разберешъ старостьта. Ако не можешъ да проникнешъ въ своята младость, ти не можешъ да разберешъ и младостьта. Въ всичко трѣбва да проникнешъ, за да дойдешъ до онази реалность, въ която Богъ се проявява. И тогава, каквото ти се каже въ вятрешния животъ, това всички ще ти говорять. Тогава праведнитъ ще ти говорять, а ти ще слушашъ. Гръшнитъ нъма да ти говорятъ. Сега ти говорятъ и праведни, и грѣшни, а тогава само праведни. Рекохъ, докато у васъ всичко не оживѣе, вие още не сте на правия пжть. Като слушате да ви се говори това, казвате: "Що ми тръбваше тази работа? Защо тръбваше да се занимавамъ съ нея?" Ако се занимавате съ това, то е единъ опить за васъ, но не мислете, че не можете безъ този опить. И безъ този опитъ, кога и да е въ живота си, вие пакъ ще разберете истината, която търсите.

"Много имамъ да ви кажа." Отъ две хиляди години насамъ Христосъ е въ свѣта, но така се е скрилъ, че никой не Го вижда. Сега си представятъ, какво е билъ Той едно време. Нѣкои сж казвали: "Нали Той е синъ на онзи дърводѣлецъ? Той нѣма даже 35 години, пъкъ се прави за Божественъ." Това е неразбиране на нѣщата. Имате право да мислите та-

ка, но това не сж правилни разбирания. Сега мнозина се съмняватъ, когато тръбваше по-рано да е съмняватъ. Когато обаче, дяволътъ влъзе въ райската градина, първитъ човъци му повърваха. Отъ тогава, като се наплашиха хората, че и днесъ, като дойде Христосъ, тъ пакъ не върватъ и казватъ: "Оставете се, ние се излъгахме веднъжъ, повече не можемъ да върваме." Не, въднъжъ само може човъкъ да се лъже. Противоречието въ учението иде отъ това, че се страхувате и втори пжтъ да не ви излъжатъ. Тамъ е вашето заблуждение. Който разбира истината, той знае, че не може втори пжтъ да се излъже. Като дойде втори пжтъ дяволътъ при васъ и ви накара да ядете отъ нѣщо, вие му кажете той пръвъ да яде, а после вие. Нека той яде, а вие го гледайте. Вие сте предметно учение за него. Втори пжть, като дойде дяволътъ при васъ, вие

трѣбва да го накарате да яде. Дойде у васъ дяволътъ, но е нѣщо недоволенъ. Кажете му: "Покажи ми, какво нѣщо е недоволството." Накарайте дявола да покаже своето недоволство.

Мнозина казвате, че еди-кой си е дявола. Не, въпросътъ не е за дявола. Хората сами грѣшатъ. Причината, за да грѣшать е тѣхната лакомия. Тѣ искать повече, отколкото имъ е опредѣлено. Понеже и дяволътъ поиска повече, затова и той съгрѣши. И той влѣзе въ сжщата категория. Съгрѣшението въ свѣта не дойде отъ самия човѣкъ. Ангелитѣ съгрѣшиха повече. Вие не знаете защо ангелитъ изгубиха своята първа чистота. И понеже тъ не устояха на първата си чистота, Богъ ги върза. Какво нѣщо е вързването? Ако питате защо е дяволътъ въ свѣта, и това не можете да разберете. Онова, което става, ще го разберете, но защо е дошълъ дяволътъ въ свъта, това не можете да знаете. За дявола тръбва да се мълчи. Когато запитали едного отъ старитъ учени, отъ магитъ въ свѣта, защо е злото, той стисналъ само устата си и нищо не отговорилъ. Та сега и вие искате да си обясните какъ е произлѣзло злото въ свѣта. Не, дойдете ли до злото, до неговата вжтрешна сжщность, до неговата цѣлость, вие ще мълчите. Вие се на-

мирате предъ едно положение да виждате защо Богъ е допусналъ злото въ свѣта, но така както вие разбирате злото, всжщность не е така. И казано е: "Понеже Адамъ стана като единъ отъ насъ, да разбира злото и доброто, нека го изпждимъ вънъ отъ рая, да не би да яде отъ дървото на живота." Мѣстото, до което сте дошли въ сегашния си животъ, показва, че животътъ ви е станалъ сносенъ. Трудно е, докато добиемъ това положение да стане животътъ ни сносенъ. Нѣкой казва: "Не мога вече да търпя." Че не можешъ да търпишъ, правъ е.

Христосъ казва: "Много има още да ви кажа, но сега не можете да носите." Сега ви тръбва учение. И учението седи въ това, да видите кои нъща съ погръшни и кои не съ. Важно е за васъ да видите своитъ погръшки и следъ като ги

прегледате, следъ като провѣрите всичко онова, което имате, тогава ще дойдете до новото, което ще ви се каже. Другото положение, предъ което се намирате, е това, че вие искате да се посвѣтите, да разберете истината. Но дотогава, докато сте въ едно напрегнато състояние, вие никога не можете да разберете истината. Затова, ще се научите да живѣете така, както сегашниятъ животъ изисква. Докато сте на Земята, вие ще живѣете като човѣкъ. Животътъ е заради васъ. Вие нѣма да бждете малодушни. Казва се за Христа: "Като се намѣри въ рабски образъ, той се смири."

Сега, като излѣзете отъ тукъ, вие ще си кажете: "Какво трѣбва да се прави?" Вие се намирате въ положението на ученици. [Били] сте въ първо отдѣление, били сте прилеженъ ученикъ, билъ си на първо мѣсто. Минавашъ въ второ отдѣление, но ако искашъ да запазишъ сжщото положение, да бждешъ пръвъ ученикъ, ти трѣбва да учишъ. Иначе, ще изгубишъ първото си мѣсто. Сега се казва често, че човѣкъ може да влѣзе въ рая, но и да излѣзе. Азъ пъкъ казвамъ, че човѣкъ може да влѣзе въ рая и да не излѣзе. Човѣкъ дотогава ще влиза и излиза отъ рая, докато се научи да не излиза. Влѣзе ли веднъжъ въ рая, той повече не трѣбва да излиза. Въпросъ важенъ за всички е въпросътъ за учението. Учението не

трѣбва да престава. Учението подразбира приложение на Божествения животь, защото Богъ изисква отъ човѣка да живѣе. Да живѣе човѣкъ, това не подразбира да носи цѣлото бреме на свѣта. Всѣки човѣкъ ще носи по една малка часть отъ бремето на свѣта. Многото нѣщо, което ще се говори на човѣка, трѣбва да се разбере. И затова, когато говорите на себе си, говорете това, което е вѣрно. Нѣкой казва: "Азъ седя малко по-горе отъ другитѣ, по-високо съмъ отъ другитѣ." Други пъкъ ще кажатъ, че Богъ е създалъ хората. Да оставимъ този въпросъ настрана. Знаемъ, че въ началото Богъ е създалъ свѣта. Едно е важно за васъ: не се мѣрете съ хора, които седятъ по-долу отъ васъ. "Ама, азъ не съмъ като него." - Това не може да бѫде мѣрка за васъ. Много пѫти съмъ ви казвалъ: Не се мѣрете нито съ по-долустоещитѣ отъ васъ, нито

съ по-горестоещитъ, съ по-възвишенитъ сжщества. Знаете, че и вие сте отъ възвишенитъ сжщества и работете, за да вървите напредъ.

Та сега дохождамъ до положението, че много нѣща има да ви се кажатъ, но нѣма да ги разберете. "Ама, ще се мѫчимъ да ги разберемъ." Не е въпросъ за мѫчението. Вие преди две хиляди години се мѫчихте, а сега нѣма защо да се мѫчите. Сега ще кажете: "Господи, едно време имахме неразбиране, а сега вече разбрахме." Защото казано е въ Писанието, че когато Духътъ на Истината дойде, Той ще ви настави. Този е пѫтътъ. Нѣма какво да се морализирате. Нѣма да питате, кой е праведенъ и кой - грѣшникъ. Вашето съзнание трѣбва да се освободи отъ това. Това е привидно. Има една вѫтрешна правда. Вие трѣбва да се стремите къмъ тази вѫтрешна правда. Много нѣща има да ви кажа, но тѣзи нѣща, които сѫ казани, трѣбва да се приложатъ.

Това, което Христосъ е казалъ на ученицитъ си, че мно-

го нѣща има да имъ каже, но сега не могатъ да носятъ, Той го е допълнилъ съ думитѣ: "Когато дойде Духътъ на Истината, Той ще ви настави, Той ще ви научи на всичко." Положението, въ което трѣбва да влѣзете, е да знаете, че сте готови всичко да разберете. И като приложите знанието, което ви е

дадено досега, като приложите всичко онова, което досега сте придобили, то ще съставя основа на вашия животъ. Много нѣща отъ вашия животъ, много знания сѫ безполезни, понеже нѣматъ основа. Когато нѣкоя майка нѣма деца, казва: "Защо ми е да живѣя безъ деца?" Наистина, майката трѣбва да има деца. Богатиятъ трѣбва да има пари. Учениятъ трѣбва да има знание. Добриятъ, светиятъ трѣбва да има необходимата доброта и светостъ. Човѣка все трѣбва да има нѣщо въ себе си, заради което трѣбва да живѣе.

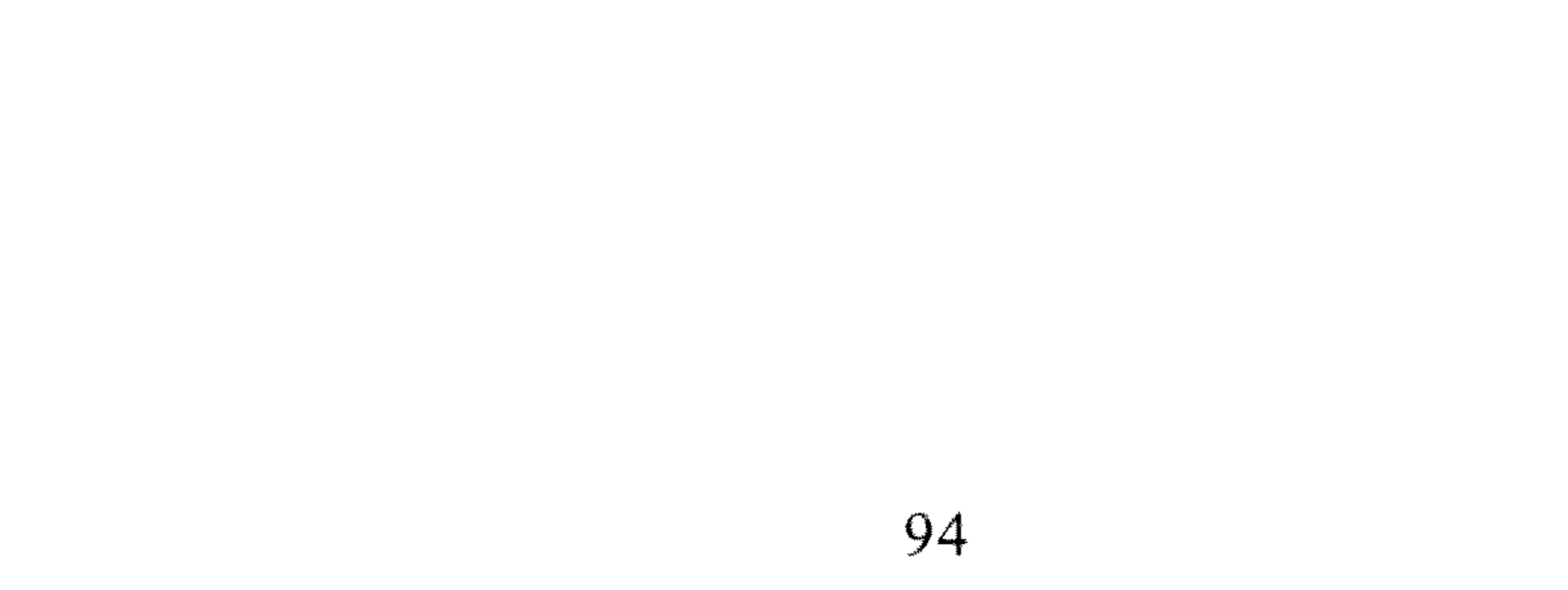
И тъй, всички трѣбва да си кажете: "Дошълъ съмъ вече да разбирамъ това, което Христосъ ще ни каже." Какво ще ви каже Христосъ? Христосъ нѣма да ви каже да се откажете отъ себе си. Защо? Защото, ако отъ две хиляди години насамъ не сте се научили да се отказвате, то е безпредметно и сега да ви се говори сжщото. Вие нѣма да мязате на онзи свещеникъ, който проповъдвалъ на своитъ пасоми, че Христосъ казалъ: "Ако нѣкой има две ризи, да даде едната на онзи, който нѣма нито една." Жената на свещеника била на църква и като чула проповъдьта на мжжа си, казала: "Ще направя както е казаль Христосъ." Като отишла у дома си, дала едната риза на мжжа си на единъ беденъ. Като се върналъ отъ църква, мжжътъ казалъ на жена си да му даде другата риза, да се преоблѣче. "Че азъ я дадохъ на единъ беденъ." -"Защо?" - "Та нали днесъ проповъдваше въ църквата, че който има две ризи, да даде едната на онзи, който нѣма нито една." - "Слушай, жена, азъ проповъдвахъ това нъщо за другитъ хора, а не за мене." Не, така не се разрешаватъ въпроситъ. Всъки тръбва да се домогне до вжтрешната свобода на своята мисъль. Тръбва да дойдете до онова вътрешно единство въ себе си и него да слушате. Вие тръбва сами да изпитвате нъщата и да знаете, върни ли са или не. Сега нъма да казвате, че Христосъ тръбва да ви каже нъщо. Ще кажете, че много нъща сж ви казани, но още не можете да ги разберете и приложите. Колко години още ви сж нужни, за да ги приложите? Две хиляди години още ли ви сж нужни? Не, ще кажете: "Господи, ние

дойдохме вече до положението да разбираме всичко." Кажете ли така, ще започнете. Досега сте учили съ неразбиране, а сега и отсега нататъкъ ще учите съ разбиране. Това е истинското знание. Знание ви трѣбва сега.

Рекохъ, сега ще останете съ мисъльта да слушате. Ще видите какво днесъ ще ви каже Христосъ. Разбрали ли сте или не? Това е важно за васъ. Тъй щото, щомъ чуете, какво Христосъ ви казва, ще кажете: "Господи, ние разбрахме вече това, което ни каза. Ние сме готови вече да служимъ. Ние сме готови на служение." Всичко друго е важно, но най-важно е служението на Бога. Следователно, каквото сега ви се каза, всичко трѣбва да го приложите по абсолютна свобода.

Добрата молитва

5 беседа отъ Учителя, държана на пети день отъ Събора 23 августъ 1936г., София, Изгръвъ



## ЧОВЪШКО И БОЖЕСТВЕНО\*

И тамъ имаше нѣкой си человѣкъ боленъ отъ триdecemь и осмь години. Него видѣ Иисусъ че лѣжи, и понеже знаяше, че отъ много врѣме вече боледува, казва му: Ищешъ ли да оздравѣешъ? Отговори му болнийтъ: Господине, нѣмамъ человѣкъ да мя тури въ кжпалнята, когато ся размжти водата; и когато азъ дохождамъ, другъ прѣди мене слѣзва. Казва му Иисусъ: Стани, дигни одрътъ си и ходи. И тозъ часъ человѣкътъ оздравѣ и задигнж одрътъ си и ходѣше; а този день бѣше сжббота. И казвахж юдеитѣ на исцѣленийтъ: Сжббота е, не ти е простено да дигнешъ одрътъ си.\*\*

Съвременнитѣ хора се оплакватъ отъ страдания и не знаятъ причината за тия страдания. Много просто! Причината за страданията, нещастията, болеститѣ, презъ които хората минаватъ, се дължатъ на факта, че тѣ живѣятъ въ неорганизиранъ свѣтъ. Какво трѣбва да направятъ, за да се справятъ съ условията, при които живѣятъ? Тѣ трѣбва да се организиратъ. Организирането трѣбва да почне отъ тѣхния умъ. За да се организира човѣшкиятъ умъ, въ него трѣбва да се внесе нѣщо ново. Само новото е въ състояние да опрѣсни ума на човѣка.

Каква е разликата между организирания и неорганизирания свѣтъ? Въ организирания свѣтъ всѣка часть живѣе за себе си, но живѣе и за цѣлото. Въ неорганизирания свѣтъ частитѣ живѣятъ изключително за себе си. Въ организира-

ния свѣтъ хората се познаватъ напълно, а въ неорганизирания - отчасти. Следователно, когато частитѣ не сж свързани

\* Поради липса на оригиналъ, беседата е препечатана отъ първото издание
София 1936г., силно редактирано отъ Паша Теодорова.
\*Иоана, гл.5, ст.5-10

помежду си, тогава се говори за неорганизиранъ свѣтъ. Като проследите личния, семейния, обществения, религиозния, духовния животъ на съвременнитъ хора, навсъкжде виждате тази неорганизираность, вследствие на което, тѣ търсятъ добъръ, правиленъ животъ. Добриятъ животъ подразбира разумность. Разумниять човѣкъ се учи отъ всичко и търси причината на нъщата. Като се намъри предъ нъкакви противоречия или неразположения, той веднага търси произхода имъ, за да може да се справи съ тъхъ. Които не разбиратъ причинитъ за нещастията и страданията въ живота си, тъ казватъ, че условията сж лоши, или че обществото е виновно за всичко. Може да е така, но това не разрешава въпроситъ. Ако водата е нечиста, ти трѣбва да бждешъ разуменъ, да не я употрѣбявашъ въ това състояние. Какво можете да очаквате отъ единъ неорганизиранъ свътъ. Нъкой човъкъ билъ ученъ и е недоволенъ, че хората не го оценили. Той тръбва да знае, че въ неорганизирания свѣтъ, въ който живѣе, хората могатъ да го оценяватъ дотолкова, доколкото го използувать. Запримѣръ вие имате единъ здравъ, силенъ конь. Докато го използувате, вие го цените. Щомъ коньтъ заболѣе и не може да ви служи, вие не го цените вече и го пенсионирате. Сжщото отношение ще срещнете и между хората. Една отъ причинитъ за страданията е тази, че хората се надценяватъ, присвояватъ си повече права, отколкото имъ се даватъ. Тѣ се сърдятъ, обиждатъ се, недоволни сѫ, че не имъ даватъ тѣзи права, къмъ които се стремятъ. Щомъ дойде за тѣхнитѣ права, тѣ сѫ готови да се борятъ до край. Дойде ли до сжщитъ права на другитъ хора, тъ сж готови веднага да ги отрекатъ. Правото за тебе е право и за другитъ. Всички нѣща въ живота на хората произтичатъ отъ два източни-

ка: отъ разбиране и отъ неразбиране. Разбирането произвежда хармония, а неразбирането - дисхармония. Нѣкой пѣе, но нѣма развитъ слухъ, да разбере какъ пѣе, вследствие на което мисли, че е добъръ пѣвецъ. За онзи, когото обичате, вие мислите добре; за онзи, когото не обичате, не мислите доб-

ре. Това е неразбиране на нѣщата, което поражда редъ противоречия. Много естествено. Земята, на която живѣемъ, е добре устроенъ свѣтъ, но не е още съвършенъ.

Това несъвършенство се вижда и въ всички народи. По развитие тѣ сѫ на степени. Като пѫтувате презъ различни държави, нѣкѫде ви посрѣщатъ добре, а нѣкѫде не искатъ да ви знаятъ. Това се случва не само въ чужди за васъ държави, но и въ отечеството ви. Дохожда нѣкой българинъ между сънародницитъ си, но тъ го приематъ като чуждъ, не го признаватъ за свой човъкъ. Казватъ му: "Ти не си отъ нашитъ." -Защо? Защото не могатъ да го използуватъ. Докато генералътъ е на бойното поле, дава заповъди и печели победи, всички го признаватъ за тъхенъ човъкъ. Изгуби ли силата си, той вече е отхвърленъ отъ бойната линия, никой не го признава

за герой.

Сега азъ ви навеждамъ на нѣща, които трѣбва да имате предъ видъ. Нѣмате ли ги предъ видъ, вие ще страдате. Страданията се дължатъ на това, че вие пжтувате презъ неорганизирана мъстность. Въпръки това, казвате, че Богъ ще промисли за всички. Отчасти сте прави, но не напълно. Не се ли запитвате защо Богъ промисля за едни, а за други не промисля? Единъ боленъ се моли и оздравява, другъ боленъ се моли и умира. Единъ се моли и му се помага; другъ се моли и не му се помага. Той даже изгубва всичко, каквото е ималь. Защо става така? - Защото нѣкои нѣща сѫ човѣшки, а други - Божествени. Докато си младъ, ти си веселъ, разположенъ. Щомъ остарѣешъ, ставашъ киселъ, недоволенъ, не ти се живѣе, намирашъ, че животътъ нѣма смисълъ. Не, животътъ всѣкога има смисълъ, безразлично дали си младъ или старъ. Само за тебе животътъ е безсмисленъ, защото си слѣзълъ въ човѣшкия свѣтъ, дето нѣма никакво изобилие, а очаквашъ

резултати на Божествения свътъ. Ти тръбва да дадешъ ходъ на Божественото начало въ себе си и отъ него да очаквашъ резултати. Божественото е вжтре въ човъка, а не отвънъ. Веднъжъ дошълъ на Земята, човѣкъ трѣбва да опита и човѣшкото и Божественото. Човъшкото е слабо, а Божественото -

силно. Човѣшкото се кжса, Божественото не се кжса. Човѣшкото умира, Божественото възкръсва.

Като знаете различието между тъзи два свъта, вие тръбва да опитвате нъщата, да опитвате хората, кой съ какви мѣрки работи. По този начинъ ще избегнете страданията и разочарованията. Какво ще се разочаровате отъ човъкъ, който си служи съ величини отъ човѣшкия свѣтъ? Колкото и да обещава, той никога нъма да изпълни обещанието си. Преди всичко, съзнанието на този човѣкъ не е будно. То постоянно се прекжсва. Той и въ пѣнието, и въ свиренето, и въ говоренето си образува неправилна линия. Като разглеждате тази линия, вие не можете да очъртаете пжтя на нейното движение. Тя ту слиза, ту се качва, вследствие на което създава дисхармония въ живота на човѣка. Когато той пѣе, вие слушате, че пѣсеньта въ началото върви добре. Като дойде до нѣкое мѣсто, изведнъжъ се явява дисхармония, после пакъ се оправя и т.н. Това е човѣшко пѣние. Въ Божественото пѣние нѣма никаква дисхармония. Тамъ линията и да криволичи, пакъ запазва възходещо направление. Сжщото се забелязва и въ почерка на човъка. Буквитъ на нъкой човъкъ сж правилни, съ красиви линии, а на другъ - никаква красота, никаква линия. Съвременнитъ хора говорятъ за красота, безъ да знаять, какво представя истинската красота. Тѣ казвать, че нѣкои нѣща сж гладки, красиви. Въ какво седи красотата на гладкитъ нъща? Всъко нъщо е красиво на мъстото си. Ако шосето, по което вървите, е гладко, неговата гладкость е на мѣсто. Но ако планинскиятъ връхъ, по който се качвате, е гладъкъ, това качество не е на мъсто. Щомъ е гладъкъ, той не може да мине за красивъ връхъ. Докато е на Земята, човъкъ не знае презъ какви мѣста ще мине, какви мѫчнотии и страдания ще преживће. Добре е човћкъ да предвижда всичко, което му предстои да мине, но ако не може да предвиди, поне да е готовъ да се справя съ всички изненади, съ всички мжчнотии въ живота си. Той не може всичко самъ да уреди, но има работи, въ които никой не може да му помогне. Той самъ тръбва

да ги нареди. Когато не може да се справи съ мжчнотиитъ си, човѣкъ се оплаква отъ живота, отъ себе си и казва: "Чудно нъщо, очи имамъ, нищо не виждамъ. Уши имамъ, нищо не чувамъ." Така е, зависи съ кои очи и уши си служишъ. Ако си служишъ съ човѣшки очи и уши, работитѣ всѣкога ще бждатъ неуредени. Ако си служишъ съ Божествени очи и уши, каквото пожелаешъ, ще постигнешъ. Ако си въ човѣшкия животъ, не очаквай постижение на идеалитъ си, ако си въ Божествения животъ, всичко можешъ да постигнешъ. "Ама, хората не сж щедри, не сж благородни." И ти не си отъ най-щедритъ и благороднитъ. Както ти критикувашъ хората, така и тебе ще критикуватъ. Въ човъшкия свътъ критиката се отнася до всички хора. "Еди-кой си не живѣе добре." Това е въ реда на нещата. Този човъкъ нъма нужното разбиране, вследствие на което разваля приятелството си съ хората. И тъй, човѣкъ е дошълъ на Земята да се научи правилно да живће и да слуша съ Божественитћ си уши. Той трћбва да започне съ човѣшкитѣ си уши, а да свърши съ Божественитъ. Човъкъ мисли, че всъки моментъ Божественото начало е въ него. Не, той още не Го е турилъ въ действие. Когато Божественото въ човѣка започне напълно да се проявява, хората ще се разбиратъ добре, и всѣкога ще се обичатъ. Щомъ не се обичать, погрѣшката е или въ самия човѣкъ или въ окржжаващитъ. Хората сж раздълени помежду си, защото иматъ различни интереси. Всъки гледа да задоволи себе си, жена си и децата си. Не е лошо човѣкъ да се грижи за себе си, за своя домъ, но по този начинъ той се ограничава и не дава възможность на Божественото въ него правилно и свободно да функционира. Божественото изключва всѣкаква обида, всъкакво докачение. Обидили сте нъкой човъкъ. Какво тръбва да правите? Нѣма да му се извинявате, но ще търсите случай да му помогнете. Когато го намърите въ нъкакво затруднение, вие веднага ще му се притечете на помощь. Помогнете ли му, той всичко ще забрави. По този начинъ всѣкаква обида, всѣкакво неразположение изчезва. Иначе, колкото и да му говорите, колкото и да се извинявате, нищо не помага.

Съвременнитъ хора искатъ да подобрятъ живота си. Тѣ лесно могатъ да го подобрятъ, но трѣбва да се запитатъ: по човѣшки начинъ ли искатъ да го подобрятъ, или по Божествень? Човѣшкиятъ животъ изсушава нѣщата, а Божествениятъ ги опрѣснява и възкръсява. Каквито печалби и да имашъ въ човѣшкия животъ, най-после животътъ ти ще се обезсмисли. За да не изпаднешъ въ това положение, ти тръбва самъ да осмислишъ нѣщата. Роди ти се дете. Кажи си: "Ще се грижа за Божественото въ това дете и ще съдействувамъ за развитието му." - "Ама, остарѣхъ вече." - Докато живѣешъ по човѣшки, непременно ще остарѣешъ. Щомъ осмислишъ живота си, щомъ дадешъ ходъ на Божественото въ себе си и старостьта ти ще стане приятна. Христосъ казва: "Ако не станете като малкитъ деца, не можете да влъзете въ Царството Божие." Това значи: Ако не започнете съ Божествения животъ, вие ще остарѣете и ще се лишите отъ условията да влѣзете въ Царството божие. Човѣшкото представя опаковка на всички нѣща въ живота, а Божественото - тѣхната сжщина. Като направи една погрѣшка, човѣкъ бърза да се извини. Не извинявайте погрѣшки, които сами не се извинявать. Не препоржчвайте добродетели, които сами не се препоржчвать. Човѣшкото отблъсва, раздѣля хората, а Божественото ги привлича и обединява. То е като магнить. Затова именно казватъ за нѣкой човѣкъ, че е магнетиченъ, т.е. привлича хората къмъ себе си. Какъ се постига това? Много лесно. Който живѣе по Божественъ начинъ, той всѣкога привлича хората. Мнозина не успѣватъ въ това, понеже живѣятъ по човѣшки, а искатъ резултати на Божествения животъ.

Следователно, за да дойдатъ до Божествения животъ, на всички хора предстои велика задача: да работятъ върху себе си, да се изучаватъ и въ всѣка своя мисъль, въ всѣко

свое чувство и действие да различаватъ човѣшкото отъ Божественото. Пишешъ нѣщо, вижъ кжде е човѣшкото и кжде - Божественото. Неразположенъ си, вижъ кжде се е вмъкналъ човѣшкиятъ елементь въ тебе. Човѣшкото прекжсва съзнанието на хората. Тѣ губятъ връзка съ Божественото и тър-

сятъ начинъ отново да възстановятъ тази връзка. Който живѣе по човѣшки, той се нуждае отъ помощьта на хората. Който живѣе по Божественъ начинъ, той помага на хората. Значи просията е присжща на човѣшкия животъ. И човѣшкиятъ животъ има свои добри чърти, но той е времененъ, не може постоянно да се прилага. Той непременно трѣбва да се замѣсти съ Вѣчния, съ Божествения животъ.

Съвременнитъ хора сж дошли до най-опасното мъсто, до границата на човѣшкия животъ, дето се правятъ голѣми погрѣшки. Тѣ сѫ въ положението на пѫтници, които се движатъ по хлъзгава планинска мъстность. Какво тръбва да правятъ, за да преминатъ благополучно тази мъстность? Тъ тръбва да бждать будни, досътливи, съ силно въображение. Казвать: "Единъ животъ ще се живѣе, да го минемъ както и да е." Не е така. Животътъ има смисълъ, когато отъ човъшкия се минава въ Божествения. Става ли обратното, животътъ губи смисъла си. Адамъ, първиятъ човѣкъ, изпадна въ това положение. Когато бѣше въ рая, той имаше всички условия да прояви Божественото въ себе си, но всичко изгуби. Той виждаше нѣщата отвънъ, а не отвятре, вследствие на което не видъ погръшката си и не издържа своя изпитъ. Погрѣшката му се заключаваше въ желанието да има жена. Той видѣ, че му не достига нѣщо. Когато не достига нѣщо на човѣка, това показва, че той живѣе по човѣшки. Какъ именно се е родило желанието на Адама да има другарка, и какъ се е явила тя, по това сж създадени много легенди.

Единъ еврейски равинъ изнася следната легенда за създаването на Адамъ и Ева. Той казва, че първоначално Богъ е създалъ Адамъ и Ева едновременно. Ева била невидима за Адама. Той постоянно я носилъ на гърба си като раница, вследствие на което усѣщалъ известна тежестъ. Той молилъ Бога да го освободи отъ този товаръ. Единъ денъ Богъ скжсалъ връзкитѣ на товара му. Ева веднага скочила отъ гърба на Адама и се изправила предъ него. Като я видѣлъ, Адамъ се зарадвалъ, защото усѣтилъ голѣмо облекчение на гърба си, но и той самъ не знаелъ какъ и откжде е дошла Ева. Дали

тази легенда е вѣрна или не, и ние не знаемъ, но вѣрно е, че когато хората се оплакватъ отъ страдания, отъ мжчнотии, това показва, че тѣ носятъ тежести на гърба си и молятъ Бога да ги освободи, да промѣнятъ условията си, да влѣзатъ въ новия животъ.

Мойсей пъкъ е писалъ, че Богъ направилъ Адама отъ червена пръсть, заради което го наричатъ "червенъ човѣкъ" - мжжъ. Ева пъкъ, направилъ отъ реброто на Адама, заради което я наричать жена. Често слушате женитъ да казвать: "Защо Богъ ни създаде жени?" - Защото е нѣмало достатъчно червена пръсть. Мжжътъ и жената се различаватъ по естеството на материята, отъ която сж създадени. Това, което е направено отъ пръсть, има едно естество, това, което направено отъ ребро, има съвсемъ друго естество. Когато казваме, че нѣщата се различаватъ по естество, ние разбираме, че тъ се различаватъ по форма, по съдържание и по смисълъ. Формата на нѣщата е човѣшкото, съдържанието е духовното, а смисълътъ - Божественото. Смисълътъ на нѣщата свързва формата, съдържанието и смисъла. Всѣко нѣщо, което нѣма смисълъ, опорочава и разваля нъщата. Смисълътъ обновява нъщата. Божественото осмисля нѣщата, прави ги свежи, чисти - обновява ги. Време е вече хората да влѣзатъ въ Божествения животъ, да дадатъ ходъ на Божественитъ идеи въ себе си. Тъзи идеи ще осмислятъ живота имъ, а не човѣшкитѣ. Нѣкой иска да бжде богатъ, силенъ, ученъ, но нито богатството, нито силата, нито ученостьта сж въ състояние да осмислятъ човѣшкия животь. Всъко нъщо, което се придобива отвънъ, не е въ сила да осмисли живота. Само Божественото може да го осмисли. Когато животътъ на човѣка се осмисли, той вижда вече предъ себе си всички възможности за постигане на своитѣ идеали. Това означава стихътъ отъ Писанието: "И ще минавашъ отъ слава въ слава." Докато минава отъ слава въ слава, човѣкъ живѣе въ Божественото. Минава ли отъ честь въ безчестие, той е нагазилъ въ човѣшкото. Какво трѣбва да прави този човѣкъ? Единственото нѣщо, което може да го

спаси, е да излѣзе отъ човѣшкото и влѣзе въ Божественото. Божествениятъ животъ е животъ на работа. Тамъ всѣки работи, безъ да очаква на другитъ. Работа и учение - това изисква Божествениятъ животъ отъ човѣка. Само така той ще разбере неговата сжщина.

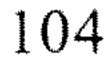
Като изучавате живота, вие сами ще започнете да правите разлика между човъшкото и Божественото. Това различие особено ярко изпъква въ любовьта. Момъкъ обича мома, готовъ е на всички жертви за нея. Щомъ се оженятъ, първата година още животътъ имъ се разваля. Защо? Защото тя си позволила да погледне другъ мжжъ. Това е човѣшка любовь. Божествената любовь не прави такава разлика между хората. И да има нѣкакво различие, то е въ формата на нѣщата, а не въ тъхното съдържание и смисълъ. При това, въ човъшката любовь има слизане, а въ Божествената - възлизане. Когато нѣкой казва, че не може да търпи хората, това подразбира, че той живѣе още въ човѣшката любовь. Докато се отегчавате отъ хората, вие сте въ човѣшкия животъ. Докато умоветъ ви се помрачаватъ отъ знания, вие сте въ човъшката наука. Щастието е само въ Божествения животъ. Истинската наука е само въ Божествения животъ. И човъшката наука е на мѣсто, но въ нея липсва онази истинска връзка, която обединява всички факти, всички явления и закони в едно цѣло. Тази е причината, задето всички факти и явления въ човѣшката наука сж разхвърляни, както предметитъ въ музеитъ. Ако отидете въ нѣкой народенъ музей, тамъ ще намѣрите безразборно разхвърляни предмети, отъ които мжчно може да се възстанови какъвъ е билъ животътъ на този народъ. Ако отидете въ нѣкой музей по естественитѣ науки, тамъ ще видите разхвърляни кости, черепи отъ различни животни, отъ които мжчно може да се възстановять тъхнитъ форми.

Съвременнитъ хора ся дошли до по-висока фаза на развитие. По черепитъ, по коститъ на предпотопнитъ животни тъ възстановяватъ миналитъ форми отъ животинското царство. Не само това, но сжщевременно тъ изучаватъ главитъ на хората и оттамъ, съ най-малки подробности опредѣлятъ

тѣхния характерь. Въ заключение на своитѣ изследвания тѣ казватъ, че всички човѣшки глави не сж еднакво правилни. Следователно, когато нѣкой пита какво да направи, за да подобри живота си, може направо да му се отговори: За да подобришъ живота си, ти първо трѣбва да измѣнишъ главата си. "Какъ ще я измѣня?" Като влѣзешъ въ Божествения животъ. Само Божествениятъ животъ е въ сила да измѣни човѣшката глава. Всѣка енергия се използува разумно само въ Божествения животъ. Тамъ и гнѣвътъ, и обидата сж на мѣсто. Тѣ сж енергии, които се впрѣгатъ на работа и даватъ добри резултати. Сжщото може да се каже и за добродетелитѣ. Запримѣръ щедрость, приложена на мѣсто, може да принесе добри плодове. Щедрость, която не е приложена на мѣсто, причинява редъ пакости и нещастия. Каква щедрость е тази, ко-

ято уморява болния? Отивате при единъ боленъ и му занасяте много ядене. Той опитва яденето, харесва му и добре се нахранва. На другия день положението му се влошава. Въ такъвъ случай, за предпочитане е да бждете скържави, отколкото щедри.

И тъй, когато хората се оплакватъ отъ страданията си, това показва, че тѣ сѫ още въ човѣшкия животъ. Въ този животъ именно нещастията и страданията никнатъ като гжби. Въпрѣки това, хората търсятъ щастие. Тѣ сѫ прави, но трѣбва да знаятъ пѫтя, по който щастието може да дойде. Срѣщате единъ беденъ, но талантливъ певецъ. Вие започвате да мислите какъ да му помогнете. Той самъ може да си помогне. Какъ? - По два начина: или като обикновенъ просекъ, или като пѣвецъ. Ако се постави въ положението на обикновенъ просекъ, той ще подаде ржка на този, на онзи и ще очаква да му дадатъ нѣщо. Кой какъ мине покрай него, ще му подхвърли съ недоволство левъ - два и ще си каже: "Ще му дамъ нъщо, само да се освободя отъ него." Ако пъкъ се прояви като пѣвецъ, всѣки минувачъ ще има желание да му даде нъщо, като на талантливъ пъвецъ, да му помогне съ лептата си. Щомъ имашъ талантъ да пѣешъ, ти трѣбва да употрѣбишъ своя талантъ, да придобиешъ нѣщо сжществено. Пѣй,



приложи Божественото въ себе си, за подобряване на своя животъ. Ако имашъ сила, и нея приложи. Ако имашъ търпение, гледай и него да приложишъ. Всъко нъщо тръбва да се приложи на своето мѣсто и време. Ще търпишъ, но нѣма да оставишъ децата да те биятъ. Да се оставишъ на деца да те биятъ, въ това нѣма никаква философия.

Сега изучавайте едновременно и човъшкия, и Божествения животъ и каквото разберете, приложете го в своя личенъ животъ. Пазете се отъ вкисване. Вкисването е свойствено на човѣшкия животъ, но не и на Божествения. Въ Божествения животъ плодоветъ не вкисватъ. Тамъ никаква ферментация не става. Човъшкото се изправя чрезъ Божественото. Достатъчно е човѣкъ да има силно желание да изправи живота си, за да му се помогне. Възвишени сжщества отъ Божествения свѣтъ слизатъ при него и му помагатъ. Какъ става това? - По различни начини: външно - чрезъ други напреднали хора, и вжтрешно - чрезъ самия човѣкъ. Кажешъ ли нѣкаква лъжа, веднага ще те корегирать. Тѣ ще ти докажать, че човѣкъ може да се изправи само чрезъ истината. Съвременнитъ хора се стремятъ къмъ прогресъ. Тъ не подозиратъ даже, че прогресътъ се заключава въ намиране на истината, въ дълбоко вжтрешно разбиране на нѣщата. Който има вътрешно разбиране на нъщата, той постепенно се справя съ мжчнотиитъ на своя животъ. Това значи човъкъ да минава отъ човъшкия въ Божествения животъ. И тогава, ако е билъ слабъ, посрѣдственъ ученикъ, той започва да развива дарбитъ си и става даровитъ ученикъ. Обаче, ако нъкой се връща отъ Божествения къмъ човъшкия животъ, той постепенно губи дарбитъ си и става обикновенъ, посръдственъ ученикъ. За да не изпадне въ това положение, човѣкъ трѣбва да бжде буденъ. Докато човѣкъ мисли, че е правъ въ всичко, което знае и което върши, той е въ човѣшкия животъ. Въ човѣшкия животъ нѣма щастие. Тамъ човѣкъ може да учи, но щастливъ не може да бяде.

Нъкой момъкъ иска да се ожени за нъкоя красива, богата мома, да бжде щастливъ. Какво щастие очаква той отъ

женитба, която не почива на любовь? Близкитѣ му ще започнать да търсятъ мома и ще се вслушватъ кой ще имъ препоржча добра, красива и богата мома. Родителитѣ на момата, които искатъ да се освободятъ отъ нея, ще приематъ момъка въ дома си любезно, ще го нагостятъ добре, ще му говорятъ сладко, докато го излъжатъ. Щомъ момъкътъ се ожени за момата, родителитѣ ще си въздъхнатъ спокойно и ще кажатъ: "Досега ние я носихме на гърба си, а отсега нататъкъ ти ще я носишъ." Не, така не се избира мома. Когато нѣкой момъкъ иска да изучи характера на момата, която е харесълъ, той трѣбва да влѣзе въ дома ѝ като слуга. Като не го познаватъ, като не знаятъ намѣренията му, родителитѣ на момата, както и самата мома, ще се проявятъ такива, каквито сж въ действителность. Така и Богъ изпитва хората. Той

изпраща нѣкой ангелъ между тѣхъ и гледа какъ ще се отнасятъ съ него. Отъ поведението на хората къмъ този ангелъ се познава и тѣхния характеръ.

Хората се стремятъ къмъ небето, къмъ Божествения животъ, понеже не сж доволни от своя животъ. Обаче тѣ виждатъ, че не могатъ да постигнатъ това, което желаятъ. Защо? Понеже иматъ много грѣхове, които трѣбва да изкупятъ. Наистина, докато не изправятъ погрѣшкитѣ си, докато не изкупятъ грѣховетѣ си, хората нѣма да напуснатъ Земята. Тѣ трѣбва да работятъ усилено върху себе си, да изправятъ погрѣшкитѣ си, да корегиратъ формитѣ си и тогава да очакватъ пробуждане на Божественото въ себе си. Божественото е нѣщо неуловимо. Докато го видите единъ моментъ въ човѣка, вториятъ моментъ вече го нѣма. Най-малкото отклоняване на човѣка отъ правия пжть е въ състояние да затвори пжтя на Божественото въ него. Разбиране, съзнание се иска отъ човѣка, за да схване какво представя Божественото на-

чало. Мнозина мислятъ, че като влѣзатъ въ Божествения свѣтъ, ще придобиятъ онова, което търсятъ. Не, влѣзете ли въ Божествения животъ, вие трѣбва да дадете всичко, каквото сте спечелили. Когато отидете на онзи свѣтъ, вие трѣбва да вземете съ себе си всичкия капиталъ, който сте спечелили

на земята и да кажете: "Заповѣдайте, всичко, което спечелихъ, е на ваше разположение." Разумнитѣ сѫщества ще ви приематъ добре и ще ви поздравятъ съ думите: "Добре дошли!" Следователно, когато отидете въ Божествения свѣтъ, вие трѣбва да бѫдете готови да дадете всичкото си богатство. Щомъ дадете всичко, ще получите всичко.

"Божията Любовь носи пълния животь. "

6 съборна беседа, държана на 26 августь 1936г., 5 ч.с. София, Изгръвъ

.



## ПРОЯВЕНИЯТЪ И НЕПРОЯВЕНИЯТЪ

Добрата молитва "Въ начало бъ Словото"

12 глава отъ Ев. на Иоана.

"Духътъ Божий"

Най-тежкото въ живота е да се повтарятъ нѣщата. Нѣма по-тежко нѣщо - да повтаряшъ. Беседата, която може да се чете, то е външната страна. Любовьта не може да се изясни. "Ако говоришъ съ човъчески или ангелски езици, а любовь нѣмашъ, нищо не си." Кое е онова, което хората не разбиратъ. Има нѣщо въ любовьта, което хората не разбиратъ. Не, че не разбирать, тѣ сами развалять любовьта. Оставете тази любовь да се прояви. Тъ влизатъ да играятъ една роль въ любовьта, която не имъ допада. Казвате: "Да те обичатъ хората." Ти си само единъ предметъ, чрезъ който любовьта може да се прояви. Онова, което проявявашъ, то е Божественото, което трѣбва да видишъ въ този човѣкъ. После, искашъ да играешъ ролята на едно божество, да те обичатъ, да нѣматъ абсолютно никакво колебание въ тебе. Ти трѣбва да бѫдешъ съвършенъ. Говори се за съвършенство. Какво нѣщо е съвършенството. То [е] едно друго неразбиране. Ние имаме малко понятие. Съвършениятъ човѣкъ извършва нѣщата тъй, както трѣбва. Любовьта нѣма нужда отъ говорене. Ти може да говоришъ колкото искашъ, хората нѣма да те разбератъ. Ти може да имашъ всичкото знание. Но зависи отъ онова, което ти проявявашъ въ даденъ случай. Въ какво седи проявлението. Ти обичашъ нѣкого и не знаешъ защо го обичашъ. Но има нѣщо, което хората обичатъ. Едно отъ качествата, когато започне любовьта въ човѣка да се проявява, е че неговото естество, въ дадения случай,

се измѣня. Щомъ престане любовьта, пакъ сжщото остава. Любовьта не измѣня човѣка. Единъ човѣкъ, когато обича, може да е внимателенъ деликатенъ, но щомъ любовьта престане, той остава пакъ черенъ вжгленъ.

И следствие на това, тамъ е голѣмата спънка. Ние мислимъ, че като имаме любовьта всичко имаме. То е така, но любовьта се дига. Ти преставашъ да обичашъ единъ човѣкъ. Защо си го обичалъ - не знаешъ, предполагашъ. Значи и злото, като не го обичашъ, пакъ не знаешъ защо не го обичашъ. Казвашъ: "Ама е толкова симпатиченъ." Въ какво седи симпатичностьта? Има нѣщо, което веднага ти изядешъ, изпиешъ и казвашъ: "Не се интересувамъ отъ него." Има нѣкой човѣкъ, отъ който ти не се интересувашъ. Този човѣкъ придобие нѣщо, ти го обичашъ. Въ любовьта на хората влиза нъщо чисто материално. Като говоримъ, тръбва любовьта да бяде идеалъ на човъкъ. Нъкой пять децата иматъ идеална любовь. Човъкъ, за да има идеална любовь, тръбва да напусне своитъ превзети възгледи. Докато ти искашъ хората да постжпватъ както въ любовьта, ти никога въ любовьта не можешъ да влѣзешъ. Ти въ любовьта, какво прави тя, ще вървашъ. Нъма да питашъ за нищо. Ти ще станешъ като дете. Речешъ ли да се докачишъ, любовьта отиде вече. Ще влѣзешъ въ една друга фаза. Та, сега религиознитъ хора започватъ съ любовьта и после започватъ пакъ съ знанието, че трѣбва да ги почитатъ хората. Че хората трѣбва да ги почитатъ - право е. Но ти, като влѣзешъ да изучавашъ любовьта, ти ще престанешъ съ почитьта. Ти нѣма да мислишъ за никакво почитание. Започнешъ ли да мислишъ за почитьта, отиде, ще я изгубишъ любовьта. Този пять, по който любовьта се разкрива, ще се разкрие нѣщо, което не е любовь. Тогава ще забележишъ, че има нѣщо, което спъва. Казва: "Слънцето не топли, това онова." Че не се обичаме, то нищо не значи. Не се обичате. Има нѣщо, което ти си взелъ, безъ да ти е позволено. Има нѣща въ любовьта, които само следъ като се позволять, се вземать. Други свещени нѣща има, които не се бутать. Щомъ

въ любовьта ти речешъ да буташъ, тъй както ти знаешъ, ти не разбирашъ любовьта. Любовьта е едно самочувствие вжтре, при което Божественото въ човѣка, Богъ иска да разкрие на човѣка какъ трѣбва да живѣе. Но нима на Бога му е приятно, като правятъ грѣхове (и прегрѣшения) хората? Но, за да се прояви Неговата любовь, Той не ги взема предъвидъ. Той не гледа на хората като хората: "този е грѣшникъ." Той, като иска да спаси човѣка, Той не гледа на неговитѣ грѣхове. Казва: "Ще залича грѣховетѣ ви и нѣма да ги помена." Любовьта заличава грѣховетѣ. Ако ти въ душата си не можешъ да заличишъ всичкитѣ прегрѣшения на единъ човѣкъ, ти не можешъ да го обичашъ.

И рекохъ, ако хората сега взематъ този, последния опитъ, какво ще бжде. Казва: "Може ли да се обичатъ всич-

китѣ хора еднакво?" То е неразбиране на въпроса. Туй самочувствие къмъ всичкитѣ хора ще бжде еднакво. Дали хората разбиратъ или не, то е другъ въпросъ. Когато ти обичашъ, дали другитѣ хора те обичатъ, то е другъ въпросъ. Но ще те обичатъ. Законъ има, че даже единъ камъкъ, ако обикне човѣкъ и той ще го разбере. Нѣма сжщество, въ даденъ случай, което като го обичашъ, когато проявявашъ любовьта, да не разбере. Но понеже то не седи на сжщото ниво, на сжщото равнище, тогава и неговата любовь ще бжде такава, споредъ твоята любовь.

Та рекохъ, всички вие знаете какво нѣщо е любовьта. Не, че знаете, но само чувствувате, но не може да останете въ тази любовь. И за да останете, потрѣбно ви е вѣра. Вѣра въ това, което не знаете. Може да кажешъ тъй: "Ако азъ любя, какво ще придобия?" - Нищо нѣма да придобиешъ. Видимо така, нищо нѣма да придобиешъ. Въ любовьта и знание нѣма да придобиешъ. Ако ти можешъ да придобиешъ любовьта, ти ще разберешъ смисъла на твоя животъ. Та рекохъ сега, старото може да почитате. "Ако говоря съ човѣшки и ангелски езици, а любовь нѣмамъ, нищо не съмъ." Ще се тури любовьта на гургулицата, гължба, вълка, овцата. Ти мислишъ, че любовьта на вълка, на гургулицата,

на гължба, на змията, на всички тия, тя е една и сжща. Една змия, като я обичашъ, тя ще се увие около тебе, ще седи, тя ще трепери за тебе. Но въ момента, когато престане наймалко любовьта да действува, тъй както трѣбва, тя ще те стисне. Любовьта ѝ ще вземе друго направление. Понеже не може да те разбере външно, ще се яви въ нея желание да те погълне, за да те обича. Казва: "По този начинъ отвънъ не може, чакай да го изямъ, че тогава ще дойде."

Сега всичкитъ противоречия въ живота за какво ся? Законътъ е все сжщия. Ти казвашъ, че нѣкой човѣкъ не те обича или че той те обича. Какво се постига. Нѣмате любовьта сега. И не разсжждавайте за любовьта. Оставете хората настрани. Ще спи единъ човѣкъ, ще дреме ли, каквото ще да прави, оставете го. Нека седи свободенъ. Той отива въ другия свѣтъ. Понеже не може да разбере любовьта на Земята, отива горе (да слуша). Слушането не е външенъ процесъ. После, когато седите и разсжждавате, казвате: "Той нѣма любовь." Не разсжждавайте по този начинъ. И после, имайте предъ видъ какво ще кажатъ другитъ. "Мжжътъ ти, казва, спалъ." - Не е спалъ. Той бѣше се занесълъ. Любовното състояние изключва всичкитъ противоречия въ живота. Казва: "Азъ го обичамъ." Щомъ ми говорите за неговитѣ неджзи, вие не го обичате, нищо повече. Не, да не говоришъ, ами ти, като съзнавашъ неговитѣ неджзи и слабости, вземашъ ги върху себе си, казвашъ: "Азъ съмъ причина." Казвашъ: "Ако азъ бѣхъ по-добъръ, той не можеше да бѫде такъвъ." Такъвъ е законътъ. Може ли онази майка, която не е добра, да роди едно дете добро. Обичашъ нѣкого, ти си му майка (вече). Следователно, ако той не се проявява както трѣбва, причината е въ тебе. Не, че причината е вжтре въ тебе. Тогава отъ Невидимия свѣтъ, че причината е въ тѣхъ. Тѣ ще се постараять. Дълбокъ е въпросътъ, който трѣбва да изучавате. Но когато обичате нѣкого, не ходете да разправяте за неговитѣ неджзи. Може да си има той.

Да допуснемъ, че единъ прави въпросъ за любовьта, другъ и той прави. Толкозъ време аз съмъ говорилъ за външ-

ната любовь, не съмъ засегналъ още вжтрешната страна на любовьта. Онѣзи отъ васъ, които сж ме слушали, казватъ: "Така трѣбва да се живѣе." Той ще каже: "Така трѣбва да се живѣе." Какво трѣбва да ми каже, когато азъ проявявамъ любовьта. Вие, споредъ мене, ето какво трѣбва да правите това самочувствие. Когато азъ говоря за любовьта, той ще дойде да каже: "Ето азъ имамъ 20 000 на разположение за беднитѣ." После, той готовъ тия 20 000 лева да се дадатъ, комуто и да е. Нѣма да казваме на кого да се дадатъ. Нима като хранишъ нѣкой вълкъ, една муха, нима заслужаватъ. Въ любовьта трѣбва да се изпълни Божия законъ. Въ даденъ случай, когато Богъ се проявява, ти къмъ всички сжщества ще имашъ едно и сжщо разположение. Това значи да обичашъ всички. Къмъ мравитѣ и къмъ мухитѣ ще имашъ сжщото разположе-

ние. Щомъ престане Божията любовь, ще се прояви всичкото различие. Дотогава докато Богъ действува въ насъ, казваме: "Трѣбва да обичаме всички." То е онова състояние, когато Богъ гледа на всички нѣща още отъ високо.

Сега нѣма да ви обяснявамъ работитѣ. Казватъ, че човѣкъ е още невежа. Имате право. Представете си две ябълки доброкачествени. Едната е съта преди десеть години, другата и тя е съта. И дветъ сж родили плодъ. Еднитъ плодове сж узрѣли, другитѣ сж още малко стипчави. Имате ли право да кажете, че плодътъ на тази ябълка е малко стипчавъ, че отъ нея нищо не очаквате. Не, че не очаквате, но докато мине времето да узрѣятъ. Богъ гледа нѣщата отъ друго гледище. Какво ще стане отъ тия сжщества, които го обичать? Отъ всички ще излѣзе нещо. Тѣ може да сѫ мухи, червеи, нищо не значи. То е външната форма. Обаче онова, което е скрито въ тази форма, него тръбва да разбирашъ. Ти тръбва да прозрешъ, че вжтре се мжчи това сжщество и въ найлошата форма да си пробие пять. И вие, ако така не разглеждате любовьта и казвате: "Защо Господь даде тия страдания", вие не разбирате волята Божия. Не е Богъ, който дава страданията на хората. Когато сжществата не разбирать Божия законъ, той ги ограничава и въ туй ограничение се образувать страданията. Оть нѣмай кжде става това.

Обаче, единъ день, като изпълнишъ Божия законъ както казвамъ, всичко изчезва. Богъ не гледа на твоята външность. Ако единъ вълкъ, и грубиятъ вълкъ, когато обича, той седи по-горе отъ най-учения човѣкъ, който не обича. Едно противоречие се ражда тамъ. То е тъй, че ония, напредналитѣ въ любовьта, има хора напреднали въ *(проявлението на)* любовьта, може да подействуватъ на много хора. Единъ човѣкъ може да дойде въ едно общество и да закваси цѣло общество, всички да чувствуватъ трептенията на неговата душа. Заминѣ си той, тѣ пакъ оставатъ сжщитѣ. Затуй вие очаквате да дойде нѣкой напредналъ братъ. Не въ знание, а въ любовь трѣбва да е напредналъ. Знанието е потрѣбно, но знанието отпосле идва. Знанието въ свѣта ползува хората дотолкова [доколкото], любовьта е проникнала въ тѣхъ. Не е

лошо знанието. То тръбва да дойде като едно последствие.

Та рекохъ, опитайте се поне на день по 10-15-20 минути да проявите любовьта, тъй както трѣбва. Представете си, че сте богатъ човѣкъ и си турите въ ума да раздадешъ имането. Помисли си сега, нека да го раздадешъ. Ти започнешъ да треперишъ, какво ще стане. Ще направишъ маневра за десеть минути, после ще отложишъ. Направи маневра безъ да има съмнение въ твоята душа. Може да ви дамъ много примѣри. Ами, че Богъ те туря на изпитание. Ти имаш мѫжъ, Господь ти казва: "Ще обичашъ и този мѫжъ." Какъ ще го обичашъ? Стѣснишъ се. Казва: "Ще обичашъ и този мѫжъ."

- "Ами, че той не [e] мой мѫжъ." То е неразбиране. Трѣбва да обичашъ. "Ама, какъ да го обичамъ?" Нѣма да обичашъ този мѫжъ както обичашъ този мѫжъ, който имашъ. Този мѫжъ, който имашъ сега, и него не обичашъ тъй, както трѣбва. Че ядете заедно, че се милвате, това нищо не значи. То е само външна обхода.

Та рекохъ, васъ ви е страхъ да приложите Божията любовь. Ще ти каже Господь да цѣлунешъ този, чуждия мѫжъ. "Ще го цѣлуна, ами какво ще каже мѫжъ ми?" Ти, като речешъ, може да го цѣлунешъ безъ да те видятъ хората. Ако вие не се научите да цѣлувате така, безъ да ви видятъ хората, дето и да е, вие не разбирате. "Че какъ ще го цѣлуна,

какво ще кажатъ хората?" Значи, дето не видятъ хората е право, като видятъ хората - не е право. Туй, което е Божествено, тѣ хората не го виждатъ. Божественото не може да се види. Може да цѣлунешъ този човѣкъ. Този човѣкъ, колкото и да е развълнуванъ, решилъ да направи една пакость, Господь ти казва: "Цѣлуни го!" Като го цѣлунешъ, омекне вече. Казва: "На кривъ пѫтъ се намирате." Ако вашитѣ цѣлувки не могатъ да произведатъ такъвъ ефектъ, тѣ не сѫ на мѣсто. Единъ мѫжъ може да цѣлуне една жена, но трѣбва да се подигне. Васъ ви е страхъ отъ цѣлувкитѣ. Вие искате естественитѣ цѣлувки. Ценни сѫ, но тѣ нѣматъ онази цена.

Рекохъ, като се говори за цѣлувкитѣ, има една опасность. Азъ съмъ правилъ много опити и виждамъ где е слабата страна, где куцатъ хората. Мисля преди повече отъ 15 години при мене дойде една аристократка, казва: "Азъ ви обичамъ, но къмъ мене ще имате една особена любовь, ще изключите всичкитъ жени, други жени да нъма." Особенна любовь да имамъ: други жени да нѣмамъ въ сърдцето, само нея. "Любовьта изключва (другить)." Не, любовьта включва всички. Ти, ако имашъ малко, искашъ да дадешъ на този, когото обичашъ, ами ако имашъ много, какво ще правишъ тогава? Следователно, това се изключва. За тѣзи работи не трѣбва да се говори. Азъ го наричамъ това патология. Защото азъ не може да обичамъ нѣкого, защото той иска. Казва: "Ще ме обичашъ." Това е патология. Ако имамъ нѣкоя друга идея, тогава е друго. Въ сжщото време онзи, който ме обича, той ще ми даде свобода, да правя каквото азъ искамъ. То е правото. Щом той почне да се мѣси въ моя животъ вѫтре, той не може да обича. Животътъ нъма да прогресира. "Той е дете, ще направи нъкоя пакость." - Човѣкъ, като влѣзе въ областьта на любовьта, той не може

да прави пакость. И най-голѣмиятъ грѣшникъ ще постжпи като нѣкой светия. Щомъ напусне това състояние, пакъ ще направи пакость.

Сега можеше да се прочете беседата. Казвате: "На еди кое си мѣсто не разбрахме." Вие изхождате отъ знанието. Какво нѣщо е любовьта? Любовьта е туй, което разбирашъ.

И въ тази любовь, която ти разбирашъ, излизатъ всичкитъ противоречия. Любовьта не се дъли. Ти, като дойдешъ при Бога, при любовьта, ще дадешъ свобода. И на себе си ще дадешъ свобода. Защото ако ти не мислишъ по този начинъ, ти не се свободенъ. Не, че тръбва да напуснешъ този животь и тия вървания, всичко туй. Тия вървания, които вие имате, то е неразбиране на любовьта. Ти не искашъ да дадешъ свобода. Ама, погледнешъ на всичкитъ хора, казвашъ: "Нѣма кой да го закваси този човѣкъ. Той е коравъ." Защо е коравъ този човѣкъ? Защото топлината не го е засегнала. "Ама, той не е добъръ." Защо не е добъръ? - Не го е засегнала любовьта. Сега Богъ търси начинъ, по който да засегне човъшкитъ души. И не може да ги засегне еднакво. Богъ търси начинъ да може, една душа като засегне, да разбира вжтрешно любовьта. А не, сега както казвать: "Ще напуснемъ Земята, въ оня свѣтъ да живѣемъ." То е неразбиране. Ако въ този свътъ не можешъ да живъешъ, и въ оня свътъ нъма да можешъ да живѣешъ. Ако твоя приятель, твоята жена, твоитѣ деца, не можешъ да ги разбирашъ въ този свътъ както тръбва, и въ оня свѣтъ не може да ги разбирашъ. Защото любовьта продължава, както тукъ, така и тамъ. Като влѣзете въ Божествения свѣтъ, ще видите всичкитѣ противоречия въ живота. Ще видишъ где не си проявилъ любовьта. Ще видишъ, че между двама хора, обичалъ си нѣкои хора повече, други помалко, ще видишъ, че си прегрѣшилъ, не си разбиралъ.

Казва тамъ, че Христосъ обичаше Иоана повече. Така вие се разваляте. Той казва: "Като обичашъ едного и азъ имамъ право." Вие тръбва да знаете какво значи да обичашъ. На Иоана съзнанието бъше отворено, Христосъ го обичаше повече. Азъ може да обичамъ нъкого повече, понеже съзнанието е отворено, той разбира и прилага. Обичашъ нъкого по-малко, съзнанието е затворено. Какво ще дамъ на единъ камъкъ. Колкото вода и да туришъ, нъма никаква полза. На черната пръстъ ако излъешъ, ще има полза. Тогава въ насъ, като не разбираме любовъта, измъня се лицето ни, ще се зачерви лицето, очитъ се измънятъ, ще се начумеришъ, какво ли нъма да стане. Това азъ го наричамъ

животъ на безлюбие. Щомъ дойдешъ до любовьта, нѣма да кажешъ: "Ще се моля за тебе." Оставете обикновенитъ работи, ти ще остарѣешъ. Ще се молишъ. Какъ се молятъ хората въ любовьта? И безъ любовь ще се молятъ. Казва: "Азъ се моля за тебе, но каквото добиешъ, половината на мене ще дадешъ." Ами, че то е неразбиране на любовьта. Онази молитва, съ която се моля за другитъ, то благото, което ще изпрати Богъ, ще го изпрати чрезъ мене да опитамъ. Казва: "Покажи си любовьта." Казва: "Азъ искамъ този човъкъ да го обичать." Но за да го обичать азъ съмъ причината, чрезъ мене трѣбва да мине тази любовь. Любовьта вънъ отъ мене нѣма да дойде. Ти, като се молишъ, каквото благо Господь изпрати отъ невидимия свѣтъ, чрезъ тебе ще мине. Богъ ще опита ти какво ще направишъ съ него. Хубаво, единъ примѣръ. Това станало въ Свищовъ, въ едно евангелско училище. Учительтъ се влюбилъ въ учителката, но го срамъ да си изкаже любовьта. Праща единъ отъ ученицитъ си да поговори малко за него, че той е много благороденъ, много добъръ. Отива този ученикъ веднажъ, два пжти говори и тя му казва: "Защо ми говоришъ за твоя учитель, защо не ми говоришъ за себе си?" Най-после тя не се оженила за учителя, но се оженила за ученика. Ти отивашъ за нѣкого да говоришъ за любовь. Ама, вие считате, че тия нъща сж слабости. Всичкитъ хора страдатъ отъ тия слабости. Не е слабость. Ако азъ бѣхъ единъ ученикъ, азъ никога не бихъ говорилъ\*[...]. Любовьта не търпи сватове. Щомъ ти се опиташъ да правишъ сватовство, ти ще влезешъ. Като дойдешъ до любовьта, като ти говорятъ за любовь, ще мълчишъ вжтрешно. Ще мълчишъ, нищо повече. Ако искашъ да разбирашъ, дали нѣкой те обича, ти още не разбирашъ, какво той обича въ тебе. Ти най-първо ще се научишъ какво обича въ тебе. Нѣкои хора може да се разбиратъ 20 години, безъ да сж [...]. Тъ сж все дълбоки работи. Ти казвашъ: "Трѣбва да обичашъ Бога." Какъ ще обичашъ Бога, Когото ти не си видѣлъ, когато ти не обичашъ

\*думата е зачеркната и изречението е завършено съ: билъ сватъ на другитъ

брата си, когото виждашъ. Ако ние бихме обичали Бога въ тази любовь, тъй както го чувствуваме въ себе си, всичкитѣ работи ще бждатъ други. Отивамъ при нѣкого, когото обичамъ. Той има да дава нѣкому. Казва: "Не давамъ, азъ трѣбва да живѣя." Отивамъ азъ съ закона на любовьта, той ме посрѣща, всичко, каквото искамъ, ще даде. Изважда и дава човѣкътъ. Но ще кажешъ: "Чакай да си помисля малко." Учи се отъ Божественото. Имаме единъ примѣръ отъ Евангелието, казва: "Половината отъ имането си давамъ на сиромаситѣ, комуто съмъ изялъ, четвъртократно ще върна." Вие ще престанете да мислите за себе си. Онзи, когото обичате, не трѣбва да увеличавате неговитѣ неджзи. Ако дадешъ пари, срѣдства, че той отиде и се напие, ти криво си далъ паритѣ. Този, на когото ти си помогналъ, той да иде при другъ да помогне.

Хората тамъ сж като една верига. Да си помагате кой каквото вземе. Казва: "Този хлѣбъ не ми трѣбва." Ако въ васъ нѣма желание да раздадете вашия кжсъ, нищо да не падне на земята, Божията Любовь не е приложена. Тогава идатъ всичкитѣ противоречия, които сега сжществуватъ въ свѣта.

Азъ никога не ви съветвамъ да проявявате непроявената любовь. Не ви съветвамъ да обичате нѣкого, ако Богъ не е съ васъ. Ако Богъ е съ васъ, трѣбва да знаете. Щомъ се разкайвашъ за любовьта, Богъ не билъ съ тебе. Тя е човѣшка любовь. Ако ти обикнешъ най-голѣмия грѣшникъ, прегърнешъ го, цѣлунешъ го, той ще се измѣни, оттамъ насетне другъ ще стане. "Ама, какъ?" - Не физически. Физическото е последното. Хората, като нѣма какво да правятъ, употрѣбяватъ физическата любовь. Ако дойде най-първо Божествената Любовь, физическото е на мѣсто. Но безъ Божествената Любовь, физическата любовь нѣма мѣсто.

Рекохъ туй, което може да урегулира живота ви всѣки день, всѣки моментъ, вие трѣбва да имате това разположение. Не мислете, че вчерашната любовь и днешната любовь, че ще бѫде една и сѫща. Не, Богъ не действува еднакво. Всѣки моментъ ти ще чувствувашъ, нѣма да се страхувашъ. Ако разбирате въ свѣта любовьта отъ това гледище, така

тръбва да се разглежда любовьта. Да ви кажа сега, че вие тръбва да обичате другитъ хора. Вие ще седнете да мислите, какъ да ги обичате. Оставете тази работа настрана. Ти, като дойдешъ до закона на любовьта, която седи по-горе отъ свободата, ти си свободенъ (*тогава*). Ти нъма да мислишъ за свободата. Щомъ мислишъ, че имашъ мѫжъ, ти не си свободенъ, любовьта не може да се прояви. Щомъ мислишъ, че имашъ деца, ти не си свободенъ, не може да проявишъ любовьта. Щомъ дойде любовьта, ти ще бѫдешъ тъй свободенъ, както е Богъ свободенъ, понеже Богъ действува въ тебе. Но какъ може да бѫде, това ще учите. Ти ако не се освободишъ, ако въ своята душа не може да замре всъко съмнение, всъко безвърие, всъка злоба, всички тия нъща да изчезнатъ и да дойдете до единъ новъ свътъ като ангелитъ, да

погледнешъ и да забравишъ всичко туй, ти нѣма да про[явишъ] любовьта. Като проявишъ туй разбиране, ти ще се подмладишъ.

Нѣкой пѫть казвамъ: трѣбва да се подмладите. Всичкитѣ противоречия, не да ги отхвърлите, но всичкитѣ противоречия, злобата ще ги накарашъ и тѣ да обичатъ. Всички лоши работи да се съгласятъ, на единъ умъ да станатъ съ тебе. Всички: и дяволи, и ангели, всички ще има тамъ. Дяволътъ го е страхъ. Не, че го е страхъ, но и той забравя своята злоба. Като дойде нѣкой дяволъ при любовьта, казва: "Колко глупавъ съмъ билъ азъ."

Сега ще влѣзете въ тази свобода. Туй състояние трѣбва да го задържите. Оставете се свободни, всѣки да се прояви тъй, както разбира. Не се месете въ неговата любовь. Той обича. Всичкитѣ хора обичатъ еднакво, понеже Богъ е единъ. Но има два вида любовь: Любовьта на непроявения Богъ, Който създалъ свѣта и Любовьта на проявения Богъ, който се изявява въ хората. То е разумното - Словото. Тъй щото любовьта трѣбва да изучавате отъ две гледища: отъ гледището на проявения Богъ - на Христа и любовьта на непроявения Богъ - Богъ Отецъ. Вие Го чувствувате, но за васъ не е проявенъ. Връзка сега направете. Вие считате, че този непроявения Богъ, той ви е поставилъ на голѣми изпитания. Какво ще правите. Не трѣбва да се осъмните. Той съзнава, че нѣма противоречие въ тази любовь. Казва: Ако вие сега не може да приемете състоянието на Христа, или любовьта на Христа, по този начинъ, това не е достатъчно. Първата любовь е тази, която хората и животнитѣ, всички проявяватъ. То е любовьта на непроявения Богъ. Онази любовь, която вие искате, на проявения Богъ, трѣбва да имате малко други разбирания. Затова едната любовь азъ наричамъ, азъ както и да наричамъ любовьта, тя има две страни: външна страна и вѫтрешна страна. И като се проповѣдва по този начинъ, тогава казвате: "Този да не обичаме. Какъ ще обичаме всичкитѣ еднакво?" Вие, ако бихте обичали, както проявения Богъ въ свѣта, свѣтътъ ще се оправи. Какъ ще е оправи? Прояве-

ниятъ Богъ ще ви покаже пжтя, какъ да проявите любовьта си къмъ всѣки човѣкъ.

"Ако говоря съ човѣчески и ангелски езици, а любовь нѣмамъ." Азъ казвамъ тъй: ако говоря, а любовь нѣмамъ, значи любовьта е нѣщо по-вѫтрешно. Любовъ нѣмамъ - нищо не съмъ.

Сега, научете се поне по петь минути всѣки день да оставате свободни. Нѣкой пжть човѣкъ е захласнатъ. Любовьта прави хората захласнати. Ще мислишъ туй, което не е позволено. Мислете за непозволени работи. Че ако разправяшъ на онзи, който те обича, какво мислишъ, ще каже: "Остави тази работа настрана." Мислете за нѣщо, което не е позволено, но лѣвата ви ръка да не знае какво прави дѣсната. Да бждете свободни. Ако така не можете да бждете свободни, ти ще бждешъ робъ въ живота. По петь минути мисли всѣки день за това, което не е позволено. Една ученичка има право да обича своя учитель, професоръ, но какво става? Като го обикне, тя става разсъяна. Като го обичашъ, започни да [се] учишъ повече. Ти, като обичашъ другитъ, да бядешъ въ сила да работишъ повече. Щомъ станешъ разсѣянъ, това показва, че не обичашъ. Разсъяностьта не е любовь. То е користолюбие. Ти искашъ по нъкой начинъ да задържишъ

тази любовь. Може да задържимъ. Единственото нѣщо, което не се ограничава, то е Богъ. И като дойдешъ, ти ще извършишъ всичко, както Той обича. Ти казвашъ по човѣшки: еди кого си ще обичашъ. - Ще обичашъ. На еди кого си ще помагашъ. - Ще помагашъ. Всичко, каквото ти каже, ще го изказвашъ. Откажешъ ли веднажъ, туй благо ще мине и дълго време ще чакашъ докато дойде. "Много, казва, изгубихъ." Какъ нѣма да изгубите! Любовьта, която не се употрѣбява, се изгубва. Много пжти сж ми разправяли: "Той има такива чувства." Оставете, не говорете за хорскитѣ чувства. Рекохъ, каквото ви каже Господь, да го направите, нищо повече. Ако не дойдемъ да правимъ онова, което Богъ ни казва, ние тогава нѣма да споримъ. Любовьта, която сме изопачили, съ нея свѣтътъ не може да се оправи.

Ще мислишъ за туй, което не е позволено. За него ще мислишъ.

Сега казва: "Ако говоря съ човѣчески и ангелски езици." Ако обичамъ съ човѣшки и ангелски сърдца, какво ще бѫде тогава? Не само да говоришъ, но ще обичашъ, тъй както единъ ангелъ обича, ще обичашъ, както единъ светия обича, ще обичашъ, както единъ грѣшникъ обича. Нѣма никаква разлика. Разликата отпосле иде. Въ дадения случай любовьта не се различава. Любовьта, въ всички сжщества като проникне, тя е една и сжща. Туй трѣбва да остане въ ума ви. Щомъ правите разлика въ любовьта: "Ние се обичаме повече", то е друго разбиране, прогресъ не може да има.

Отче нашъ

Съборна беседа, държана отъ Учителя на

## 29 августь 1936г., сжбота Изгръвъ



## ЛЮБОВЬТА И СВОБОДАТА ЧЕТИРИТѢХЪ ПѪТИЩА ВЪ ЛЮБОВЬТА

5 часа сутриньта Небето прошарено. Времето ведро, бодро, свежо.

Добрата молитва ,,Въ начало бъ Словото" 15 гл.отъ Ев. на Иоана. ,,Духътъ Божий"

Има една страна въ живота, която тръбва да се разбира. Говори се за Истината. Но Истината има отношение само къмъ живота. Тамъ, дето нъма животъ, не може да има истина. После, има нъкои нъща, които спъватъ върующитъ. Върующитъ иматъ една идея, че като се приближатъ при Бога, вече тъ всичко ще знаятъ. По отношение на Любовьта така е. Ти, като залюбишъ веднажъ, всичко имашъ. Но по отношение на знанието не е така. Следователно, развитието въ живота е съзнанието. Вземете нъкой, царски синъ може да е, отива да учи по музика. Той въ музикалното училище не може да бжде царски синъ, ако не знае хубаво да свири и пъе.

Сега този примѣръ всѣки може да го преведе, но човѣкъ трѣбва да прилага нѣщата върху себе си. Трѣбва да изпита какво знае и какво не знае. "Ама, хилядитѣ години, които човѣкъ ще живѣе, какво ще учи?" Той нѣма да учи едно и сѫщо нѣщо. И вследствие на тази наука, той ще се подигне и ще се приближи до Бога. Той нѣма да се приближи до Бога само отъ една посока на знанието. Ще се приближи отъ всѣкѫде. Ще опита. Тъй по човѣшки се говори. Сега онѣзи, които разправятъ нѣщо за онзи свѣтъ, тѣ го представятъ тъй както тукъ на Земята. Е, тогава ако онзи свѣтъ мяза на този

свътъ, нъма защо да ходимъ тамъ. Нъма нищо какво да учимъ. И после, когато се проповъдва една истина, тя ни най-малко не унижава човъка. Тръбва да знаешъ какво знаешъ и какво не знаешъ. И всъкога, когато не знаешъ, тръбва да бждешъ като малко дете, което се учи. Едно малко дете може, въ даденъ случай, да знае повече отъ единъ философъ.

Единъ знаменитъ английски списатель, който изучавал френологията, казва: "Ако всичкитъ ми способности бъха тъй както смѣтането у мене, едно чувство, съ което се развива математиката, азъ щѣхъ да бѫда идиотъ." Той всѣкога за една малка задача е ходилъ да пита жена си. А въ друго отношение той е билъ отличенъ списатель. Та вие може да бждете гениални въ нѣкое отношение, а единъ първостепененъ, ще употръбя едно име - недоразвить [въ друго]. И ще кажете: "Защо Господь така ме създаде?" Не те е създалъ Господь така, но Той те е туриль на работа. Туй показва, че ти въ тази посока не си работилъ. Красиви ся числата, но числата трѣбва да оживѣятъ. Красива е музиката, но трѣбва да знаешъ да пѣешъ. Красивъ е животътъ, но ти трѣбва да го разбирашъ. Та рекохъ сега, когато се говори за живота, за работитѣ, има нѣкои работи, съ които ние се приближаваме. Ние се приближаваме отъ разни становища, отъ разни пжтища до истината. Мисля, една сестра ми разправи, пита ме тя върху миналата лекция, какво нѣщо е забраненото? (Отъ сжбота Словото, вчера сутриньта.) Каквото и да е, ти мисли петь минути за забраненото. Защото, като мислите за забраненото, нѣма да се натъкнете на мѫчнотии. Помни, че има забранени нѣща. Ако ти не мислишъ за забраненитѣ нѣща, нѣма да има контрастъ въ ума ти. Сега, какво нѣщо е забраненото? Азъ зная, не искамъ да го обясня. Мисли за онова, което е забранено, ако Адамъ мислеше за забраненото нѣщо, за забраненото дърво, той не би направилъ погрешка. Той не мислеше и той направи погрѣшка. Сега Христосъ казва, какъ ще изтълкувате: "Аз съмъ истинната лоза." Коя е истинната лоза? - Която може да дава

грозде. Та рекохъ, всички не трѣбва да остарѣете. Защото нѣкои проповѣдватъ така: "Като идешъ въ онзи свѣтъ, ще научишъ всичко." Това донѣкѫде е вѣрно, донѣкѫде не е вѣрно. Защото въ онзи свѣтъ нѣма условия ти да учишъ туй, което ти искашъ да учишъ. Има много работи, които ти трѣбва да ги забравишъ. А тукъ, на Земята те пущатъ да ти припомнятъ. Ще те пратятъ на Земята да мислишъ и за забраненото. Ти можешъ да питашъ сега защо е така. Това не е наука. Защо огъньтъ смегчава желѣзото? Кои сѫ причинитѣ? Научно може да се обясни, но дълбокитѣ, вѫтрешни причини, ако ги извадишъ въ органическия свѣтъ? Психологията, защо огъньтъ размекчава коравитѣ работи? Вие се благодарете, че ги размекчава. Ако не ги размекчава, какво ще стане? Въ нѣкое отношение вие искате нѣкое вѫже да не се кѫса.

Хубаво е. Но въ едно отношение трѣбва да се скжса вжжето. Понеже ако не се скжса вжжето, вие свободни не може да бждете.

Та въ живота си тръбва да изучавате живота тъй както той се проявява. И да не искате да дадете нова насока на живота. Та вие още въ пълната смисъль не знаете, какво нъщо е животътъ. Младиятъ отъ което се интересува, стариятъ не се интересува. Стариятъ се отвращава като види туй, което младитъ приказватъ. Пъкъ и младиятъ, като види стариятъ какво прави, и той се отвращава. Казва: "И той си има свое разбиране." И стариятъ, каквото разбира - и прави, и младиятъ каквото разбира - прави. Но то сж частични разбирания въ живота. При сегашнитъ разбирания на хората, вземете каквато и да е книга, все говори за истината. Но тази истина я поставятъ като нъщо механическо. "Азъ, казва, ти говоря истината." Но като се цитира единъ фактъ, това не е истина. Истината е нъщо живо. Тя се показва по единъ начинъ. Де е

истината? Когато истината влѣзе въ дома, ти ще почнешъ да я разбирашъ. Ти ще се освободишъ въ своята мисъль. Мисъльта ти ще бжде свободна, чувствата ти ще бждатъ свободни и действията ти ще бждатъ свободни. По това се познава. Това сж признацитъ, по които се познава истината.



Не мислете, може да познавате истината въ едно отношение, но още хиляди години като учите на Земята, пакъ ще учите за истината. Сега нѣкои питать: "Кое седи по-горе: любовьта или истината?" Добре, азъ ви отговарямъ: Кое седи по-горе: майката или детето? (- Майката.) Туй дете има всичко, което майката има. И майката влиза вжтре въ детето. И питать: кое седи по-горе сега? Тъй на Земята е така и ако азъ ви кажа, че Истината е Любовь. Ще ви кажа тъй: че Истината е Любовь и Любовьта е Истина. Какво ще разберете? Туй е отношение. Да, отношение на нѣщата сж това сега.

Та рекохъ, за да можете да растете, не се спъвайте да казвате: "Азъ не съмъ толкова невежа." Вече единъ ученъ човѣкъ, който се занимавалъ съ психологията, може да ти каже, като дойде до тебе, религиозенъ ли си или не. Единъ

ученъ човѣкъ ще ти каже, музикаленъ ли си или не. То се познава. Всѣки си носи чертитѣ. И ако е музикаленъ човѣкътъ, той си носи белѣзитѣ, пъкъ ако не е музикаленъ, пакъ ги носи. Та всичкитъ благородни черти, които ги има човѣкъ, той се ражда съ тѣхъ и ги развива.

Та рекохъ сега, развивайте онова, което е въ васъ. И любовьта ви къмъ Бога зависи отъ онова, което вие изучавате и правите. Защото любовьта ти къмъ твоя учитель зависи отъ онова, което той предава и ти го учишъ, изучавашъ. Ако ти го изучавашъ добре, ти ще му бждешъ повече обиченъ. Една вятрешна връзка има. И после, не се самозаблуждавайте, че днесъ урокътъ, който си научилъ, че заради този урокъ учительть тебе трѣбва да те обича. Този урокъ поддържа само външната любовь. Утре този учитель ти даде другъ урокъ и ако ти не научишъ него, връзката се кжса. Тогава ти ще кажешъ: "Богъ е Любовь." Че е любовь, любовь е, но ти не мисли, че ако е любовь, тази любовь се поддържа, ако ти

[не] учишъ. Има една любовь, която се поддържа отъ учението и то отъ правото учение. Та рекохъ сега, Христосъ е говорилъ на учени[ци]тѣ, че Той е лоза и тъ тръбва да пребядватъ въ Него - онова, истинско отношение, което трѣбва да поддържатъ вѣрую-



щитѣ. Защото огъньтъ трѣбва да се усилва въ васъ. Божествениятъ огънь не е толкова силенъ въ васъ, (сега). Да, слабъ е. Вие не можете нѣкой пѫть да издържате на нѣкои външни мѫчнотии и нѣкой пѫть не можете да издържите на вѫтрешни изпитания. Това показва слабость (въ разбирането). Може да имате всичкото желание, но не може да издържате. Какво трѣбва да правите? Трѣбва да се упражнявате. И ще се упражнявате по онзи, Божествения пѫть.

Сега нѣкои мислятъ, че като влѣзнатъ въ нѣкое общество, въ нѣкое благородно общество и тѣ ще станатъ благородни. Туй е право донѣкжде, но никое общество не може да направи тебе благороденъ. Ти тури вълка при най-доброто общество, той си остава вълкъ. И овцата тури при найлошото общество и тя си остава овца. И психологически има много работи, които трѣбва да се обяснять. Ще кажете вие: "Условията на живота сж такива." Отъ хиляди години гължбътъ е живѣлъ при сжщитѣ условия, при които ти живѣешъ. И той е останалъ вегетарианецъ, и чисть вегетарианецъ, само съ зрънца се храни, а другитѣ не сѫ останали. Кое е онова, което е направило гължбътъ да спази идеитъ, които той има. Гължбътъ си има идеи. Ще дойдете до онова мъсто, дето храната трѣбва да се опредѣли. Гължбътъ нѣма да яде друга храна. Той казва: "Или ми дайте каквото азъ искамъ, или азъ ще умра!" Него не можете да накарате да яде месо. Често искате да направите едно тревопасно или една птица да яде месо и тя умира. Та рекохъ сега, на птицитъ много се е опорочилъ животътъ имъ. Понеже тѣ се поставили въ лоши условия и не сж издържали. И за бждеще, ако се проповъдва на птицитъ, тръбва да имъ се проповъдва начинъ, по който да си поддържатъ живота. Не да се извиняватъ. Тамъ не е доброто. Да допуснемъ, че единъ орелъ влѣзне въ единъ свѣтъ, дето не е позволено да се ядатъ живи сжщества. Тогава какво ще прави той? И хората сега казвать: "Така е направиль Господь." Не, не е направилъ Господь така. Много работи сж ги направили хората. Допусналъ е Господь хората да направятъ

нѣщата. И после да се извинявать съ Него. И тогава казва нѣкой: "Гладенъ съмъ." - Е, защо открадна? Че си гладенъ гладенъ, но имаше другъ начинъ, по който можеше да добиешъ своята храна. Не е само чрезъ кражбата. Не само чрезъ насилие. Сега тия работи влизатъ посторонно вжтре. Когато вие изгубите равновѣсието си, понѣкой пѫть вие нѣмате онова постоянно равновѣсие. Нѣкой пѫть сте кротки като агне, а нѣкой пѫть не сте. Нѣмате ни най-малко желание да правите зло, но казвашъ: "Отъ вънъ дойде туй изкушение." И то си има своитѣ причини. Нѣкой казва: "Всѣко нѣщо си има своята причина." Туй нищо не обяснява. Всѣко нѣщо има причина, но тази причина не те заставя. Гладътъ сжществува въ природата. Едни хора ги накарва да крадатъ, а други накарва да работятъ. Гладътъ е единъ стимулъ въ свѣта. То-

зи гладъ не е само за физическата храна, но и за духовната. Има единъ вѫтрешенъ копнежъ.

Та сега не смъсвайте обикновения животь. Вие искате да се поддържа положението ви въ свъта. По-добърь животь и по-добро положение отъ това, което сега имате въ вашия животь, вие не можете да намърите. Та вие живъете при найдобритъ условия. Който разбира, е така. А, който не разбира, казва: "Да имамъ единъ милионъ сега. Да имамъ 10 милиона." Е, хубаво. Какво ще допринесатъ тия пари? "Ама, казва, това ще направя, онова ще направя." Съградилъ си сто кжщи, какво си направилъ? Нищо не си направилъ. Ако градишъ кжщи за хората е едно нъщо, а ако градишъ кжщи, за да печелишъ, е другъ въпросъ. И въ всичкитъ отношения, ако обичашъ хората заради Бога е едно; ако обичашъ хората заради тъхъ е друго; и ако обичашъ хората заради себе си, пакъ - друго. Тъ сж три положения.

Не сж лоши положенията, но основа на нѣщата, това е

Божията Любовь. Има четири нѣща, съ които тя се мѣри. Да възлюбишъ Господа съ сърдцето си. Значи тамъ трѣбва да има разбиране. Да възлюбишъ Господа съ ума си. Разбиране трѣбва да има. Да възлюбишъ Господа съ всичката си сила и съ всичката си душа. Това сѫ положения. Не е едно и сѫщо

нѣщо, да възлюбишъ Господа. Ти казвашъ така: "Нѣкжде съ разбиране трѣбва да обичашъ Господа." И въ живота, дето хората не могатъ да живъятъ, понеже любовьта не се проявява в тия четиритъхъ посоки и въ тия четиритъхъ пжтища. Ти не можешъ съ единъ да живѣешъ добре. Има едно отклонение на Божията Любовь въ тебе. А за човъка казва: "Да обичашъ ближния си като себе си." Отъ тамъ ще започнешъ, защото себето, човъкъ разбира себе си най-добре. И казва: "Какъ трѣбва да обичамъ?" Като себе си ще обичашъ. А, да обичашъ Бога, това ще учишъ. Учението влиза въ любовьта. Тамъ влизатъ всичкитъ елементи, съ които тръбва да проучавашъ любовьта. Не като едно чувствувание, но любовьта, която носи съ себе си Истината. И Любовьта ще те направи свободень. И самата любовь носи свободата, която хората търсятъ. "Азъ искамъ, казва, да бжда свободенъ." То ти е право. Ти можешъ да бядешъ свободенъ, но другитъ хора не тръбва да станатъ слуги за тебе. Защото и тъ искатъ да бждать свободни. Значи ти ще имашь истината, а тъ нъма да имать истината. Защото разбиране трѣбва тамъ. Значи въ туй отношение любовьта седи по-горе отъ свободата. Ако ти най-първо не може да живѣешъ за любовьта, да се жертвувашъ, ти не можешъ да бждешъ свободенъ. Та рекохъ сега, какво тръбва да правимъ? Вие искате да бждете свободни. Отлично! Всъки день тръбва да знаете какво сте спечелили. Ама той казва: "Дотегна ми този занаятъ! Цълиятъ день да продавамъ дрехи." Че то е едно благословение за тебе да продавашъ дрехи. Всъки единъ човъкъ, който дойде при тебе, той ще донесе нъщо за тебе, ти, като му поговоришь и като му продадешь дрехить, ще стане една обмѣна. Другъ е бакалинъ, казва: "Менъ ми дотегна да бжда бакалинъ!" То е едно благословение за тебе, ако разбирашъ. Ти искашъ да бждешъ нѣкой високъ чиновникъ, да заповъдвашъ. Че ти нъма да научишъ никога какво нъщо е живота. И ти никога нѣма да научишъ истината тамъ, ако ти заповъдвашъ и не знаешъ какво е истината. Ти нъма да научишъ и ще се уморишъ и ще си заставишъ едно понятие,

което не ти е свойствено. И единъ день, за да те вразуми Господь, ще ти даде една болѣсть, ще те положи 2 - 3 месеца на леглото и ти ще имашъ нужда нѣкой да те гледа. Ти найпърво си мислилъ: "Тия хора сж невежи, тѣ не заслужаватъ", а като се разболѣешъ, ще видишъ, че тия хора не сж невежи, знаятъ да помагатъ.

Та дръжте въ ума си едно: Въ всѣко проявление вѫтре, има единъ животъ, Богъ е скритъ вятре. Какъ е скритъ, не е важно. Но въ всъка една постяпка, Той отвсъкяде ще те наблюдава и ще види доколко ти си разбралъ живота. Този е проявениять Господь, на Когото тръбва да изучавате Неговитъ закони. За сега хората сж живъли безъ законитъ на непроявения Богъ. И този, непроявениятъ Богъ не сжди никого. Ама какъ ще живъятъ хората: ще се ядатъ ли, ще се изтезаватъ ли, ще се избиватъ ли, Той ги оставя свободни. За Него всичко е едно. А проявениятъ Богъ иска да научи хората. Казва: "Туй, което правишъ, не е право." Той ще регулира нъщата. Та вие съ единъ мащабъ разрѣшавате труднитѣ задачи и въпроси. И разрѣшението не е право. Любовьта въ тебе, съ която работишъ, и не може да смекчи условията, ние казваме за нея: тази е слаба любовь. Любовь, съ която ти не можешъ да смекчишъ лошото си положение, ние казваме: тази любовь не носи истината. Защото, като дойде любовьта, тя едновременно ще те научи най-първо какво тръбва да направишъ. Но ще те научи, че ти трѣбва да измѣнишъ своитъ възгледи съ нея. Ти можешъ да имашъ нъкои възгледи, които ся въ разръзъ съ Божията Истина. Но казва: "Ти вървашъ въ Христа." - Хубаво. И цълиятъ християнски свътъ върва, но въра ли е това? Това е въра, азъ мога да вървамъ, че нѣкой човѣкъ е красивъ, нищо не значи. Връзката ми не е вятрешна. Сега не тръбва да се поставите въ едно положение, когато дойдете да изучавате живота, всѣки день онова, което вършите, вие ще знаете, че тя е една задача, дадена отъ Бога и вие трѣбва да я реализирате. Не трѣбва да се отказвате.



Да кажемъ, че срѣщнете единъ човѣкъ, който има да ви дава. Той ви е лъгалъ, лъгалъ, сега се явява единъ начинъ. Ти му казвашъ: "Ти си силенъ човѣкъ." Казвашъ му: "Азъ ще ти дамъ да се разберешъ." Защо не си плащате дълговетъ? Е, колко начина има, съ които ти можешъ да го заставишъ да направи това? Можешъ да знаешъ да го набиешъ. Но той ще се моли: "Моля, не ме бий сега, азъ ще си платя." Но, като си заминешъ, ще каже: "Чакай, какво направихъ?" Е, какъ трѣбва да постжпвате въ дадения случай? Това сж само за изяснение, какъ тръбва да постжпите. Този човъкъ ти е далъ единъ добъръ урокъ. Ако си уменъ, да не бждешъ като него. Защото ако той не ти плаща, има причини, че и ти не плащашъ. И ти не си справедливъ спрѣмо жена си и децата си, трѣперишъ, не си такъвъ, а спрѣмо другитѣ хора и ти не плащашъ. Че ти имашъ да плащашъ. Господь те счита длъжникъ. Не си плащашъ дълга на Бога. Казвашъ: "Че трѣбва да живъя за Бога." Дължишъ нъщо и като те сръщне Господь сега, какво ще направи Той? Като те срѣщне, какъ ще постжпите? Вие казвате: "Богъ е Любовь." Добре. Съгласенъ съмъ. Е, какъ ще обясните една война, при която краката на войницитъ сж разкжсани? Въ Любовьта не тръбва да има никакви страдания, а има страдания. Отъ какво зависи? Е, може да кажете: "Че тия работи за бждеще, когато идемъ въ другия свътъ при ангелитъ, ще ги научимъ тия нъща." Съ туй разположение, вие нѣма да припарите тамъ. Вие ще идете при ангелить, ть ще ви погледнать и ще си заминать. Единь ангелъ, още като ви погледне отъ далечъ, и знае. Вие мислите, че нѣкой ангелъ ще дойде при тебе, да ти говори на тебе, като майка ти. Този ангелъ е билъ на Земята, а въ небето тия ангели нѣма да те осжждать, но ангелитѣ иматъ работа, съ която да се занимавать. Тъ имать свътове, съ които да се занимавать съ тѣхъ. Единъ ангелъ ще те погледне и ще си замине. Даже нѣма да обърне внимание на тебе. Питамъ, ако азъ мина нѣкжде и видя единъ умрѣлъ волъ, въ какво отношение трѣбва да обръщамъ внимание на този, умрелия волъ?

И колко време трѣбва да го гледамъ? Сега има условия, които създаватъ отношение. То е цѣнното.

Христосъ казва: "Азъ съмъ истинната лоза и всѣка пръчка въ менъ, която не дава плодъ, отрѣзва се; а всѣка, която дава, се оставя." Нищо повече. Ако се случи въ живота ти това нѣщо, което ти не можешъ, ти не си отъ умнитѣ пръчки. Тогава ще станешъ отъ ония, умнитъ пръчки, които да принесать плодъ. Но туй е преносно, единъ плодъ. Рекохъ, животътъ е широкъ и трѣбва да се развива всестранно. И когато разбирашь живота, ти трѣбва да бѫдешь постоянно полезенъ на себе си и полезенъ на ближнитъ си и да работишъ за Бога. Работата за Бога каква е? За Бога тръбва да работимъ. Понеже единствената работа, която ще остане въ живота ни, то е само работата за Бога и за себе си, ако работимъ, като единъ ученикъ въ училището вжтре, и за ближнить, като работимь, ть сж условия. Но, като работимь за Бога, то е работа, която ще остане. Но ще остане въ живота ти, и ти нѣма сега да отхвърляшъ другата работа. Да казвашъ: "Азъ за себе си не искамъ да работя." Не, Богъ е, Който прониква въ всички, въ всѣки единъ животъ и кара всичкить сжщества да работять тъй, споредъ както Той е опредълилъ и направилъ. Тръбва да работимъ за Бога. Сега нъма да заучишъ, да казвашъ: "Азъ съмъ истинната лоза и Отецъ ми е земледѣлецътъ." Това нищо не значи. Рекохъ, ти билъ ли си на тази лоза или не си билъ? "Ама, азъ искамъ. Азъ ще се обърна къмъ Отца." Ти изучавалъ ли си законитъ, какъ ще се обърнешъ къмъ Отца? И ще те слуша ли Той? И Писанието казва, че Богъ слуша само праведнитъ хора, които иматъ истинското познание. Тъхъ слуша Господь, а другитъ - ни гласъ, ни слушание.

И казватъ сега: "Когато този Духъ на Истината дойде въ свъта, Той е Учительтъ, който ще ви научи." Казва нѣкой: "Азъ имамъ Духа." Какъвъ духъ имате? Ако този духъ не те учи тебе? Когато дойде Духътъ въ тебе, Той ще бжде Учитель отвжтре. Най-първо ще имашъ единъ Учитель отвънка и единъ учитель отвжтре. И като дойде този учитель отвътре и те учи и ти покаже какъ тръбва да живъешъ, Той нъма да ти каже, че ти си най-добрия. И казва Христосъ тогава: "Когато направите всичко, което азъ съмъ ви казалъ", и казваме: "Ние сме раби на Бога." Има много работи да учишъ. Много има да се учи. И сега неуспѣхъть навсѣкжде, че всѣки, който е научилъ една малка истина и хубава е тази истина, но има много работи, които тръбва да се учатъ и тръбва да се влѣзне въ положението на всички хора. И всѣки день трѣбва да разглеждате живота. Като станете сутринь, веднага ще погледнете програмата, тамъ на вашата колегия, какво имате за днесъ. И ще се стегнете да учите. Сега има хора, той казва: "Не ми даде паритѣ тъй както трѣбва, отъ сърдце не ми ги даде." Щомъ не ти ги е далъ отъ сърдце, защо ги взе? Е, какъ искате сега, да ви даде той пари отъ сърдце, (или да ви услужи, човъка)? И защо именно туй подозръние иде въ твоя умъ, че той не ти е далъ отъ сърдце. Че това е едно твое заблуждение. Азъ да ви обясня, много лесна работа е тя. Ти си се разболълъ и твоятъ вкусъ се е изопачилъ. Давамъ ти едно ядене, казвашъ: "Яденето не струва." Де е причината, онзи, който ти е далъ яденето? Причината е вжтре въ тебе. Ти трѣбва да разбирашъ законитѣ, които регулиратъ и тогава ще имашъ едно истинско разбиране. Сега оставатъ две нъща. Да кажемъ, нъщо ти се случи. Азъ казвамъ: Има право да ти се случи. Пъкъ и азъ имамъ право и азъ да се разсърдя, имамъ и право и да не се разсърдя и имамъ право и да не обърна и никакво право [внимание]. Че ти си се разсърдилъ, то е негова работа. Тази сръдня е потрѣбна заради него. И като дойде втори пѫть при менъ, не се обхождамъ добре азъ съ него, коя е причината? - Сръднята? Отъ кжде накжде той тръбва да ми се разсърди? Значи, при единъ слабъ човѣкъ, ти можешъ да се сърдишъ и да го хукашъ, а при единъ силенъ човѣкъ, ти трѣбва да седишъ и да треперишъ. Ако се сърдишъ, сърдене истинско е тази сръдня, дето при всичкитъ условия можешъ да се сърдишъ. И то е правото. Можешъ да се сърдишъ, че нѣкои нѣща не сж споредъ Божия законъ. Ще кажешъ: "Братко, туй, което

ти правишъ, не е хубаво." Нищо повече. "Пъкъ нѣкой пѫть е право и азъ да обиждамъ." Не е право това. "Ама какво ще ми каже той?" - Ама, говори по-меко. Единъ гвоздей, когото искашъ да го набиешъ хубаво, нъма само туй да го удряшъ, но ще го чукашъ хубаво, тъй да се набие и да се задържи.

Та рекохъ, такива трѣбва да бѫдатъ сегашнитѣ ви разсжждения. Тръбва да се учите. Вие сте много добри, но не сте проявили вашата добродетель, както трѣбва. Много учени сте, но не сте проявили вашето учение както трѣбва. Много дарби имате, но не сте ги застжпили. Искате да минете по единъ лекъ пѫть. Не. После, казва нѣкой : "Азъ обичамъ еди какви отношения. Но не му е дошло времето." Вие мязате като ония дъщери, и синове има, казва на майка си: "Мамо, много съмъ занятъ, имамъ, казва синътъ, много важна работа." Той има да срѣщне една млада приятелка и да поговори съ нея. Не е лошо това. Нѣма нищо лошо. Да кажемъ, той работи и майка му, като се научи, че той се е сръщалъ съ тия, младитъ моми и си губи времето, тя казва: "Той не върви по правия пжть. "Зная, въ живота сега и вие сръщате много отъ тия, младитъ моми. Но красива мома въ едно отношение, всѣка една идея, всѣко едно чувство, което тебе те увлича, по което ти тръгвашъ, не е ли една млада, красива мома? Младитѣ моми сѫ предметно учение, да покажать до где си достигналъ. Не е лошо да сръщнешъ младитъ моми. Важното е какъ сподъляшъ, какво е разбирането въ тебе за тия идеи. И да туришъ всъка една идея и всъко едно чувство на неговото мѣсто.

Та рекохъ, седи една много хубава, деликатна работа въ свѣта, съ която трѣбва да се занимавате. Да има нѣщо велико въ лицето ви, съ което да се отличавате. Та каквато и мжчнотия да има въ живота ви, да не ви спжва. И вие сега ще

ми кажете, нѣкои жени има, ми казватъ: "Еди коя жена има много добъръ мжжъ, а на еди коя жена мжжътъ не е такъвъ." И той е добъръ, само онази жена, на която мжжътъ ѝ е добъръ, тя го е проучила и постжпва съобразно съ неговия характеръ, а ти, като не постжпвашъ така, казвашъ: "Не струва той. Малко грубичъкъ е той." Не, не е грубичъкъ той, ама ти си толкова груба, колкото и той (*е грубъ*).

И тогава казва: "Азъ съмъ истината лоза и който пребждва въ мене..." Христосъ е тази лоза въ свъта, на която хората тръбва да бждатъ насадени и да дадатъ плодъ. Туй показва, значи, да изучавате Волята Божия и да бждете готови за Бога всичко да вършите. И тогава животътъ ще върви правилно и тукъ на Земята, и горе на Небето.

Отче нашъ

6.40 сутриньта

Слънцето гръе.

На поляната всички съ Учителя направихме гимнастическитъ и евритмическитъ упражнения.

> 33 Недълно Утринно Слово 30 августъ 1936г., недъля, Изгръвъ

# ЗА СЛАВА БОЖИЯ

5 часа сутриньта Небето ясно, звъздно, отворено. Времето меко, ведро, приятно.

Добрата молитва 91 псаломъ Молитвата на Царството 11 гл. отъ Ев. на Иоана "Въ начало бъ Словото"

Има една връзка между всъко начало и всъки край. Думата "край" разно се разбира. Но въ живота краятъ показва какво е било началото. Краятъ изявява какво е било началото. Има много нѣща, които сж важни въ тази глава. Азъ ще се спра върху единъ стихъ: (11 ст.) "Това рече и подиръ това казва имъ: Лазаръ, нашиятъ приятель, заспа, но да ида да го събудя." Да иде да го събуди. Е, защо заспива човъкъ? Уморилъ се е, заспива. Да си почине. И следъ всѣко заспиване и събуждане има една почивка. Сега нѣкои мислятъ, че нѣкога си, преди две хиляди години заспалъ единъ евреинъ. Казватъ: "Какво общо може да има този евреинъ съ насъ? Какво ни интересува, че Исусъ казалъ: "Заспа, но да ида да го събудя." Но всѣки има по единъ заспалъ Лазаръ въ себе си. Този Лазаръ живѣе у всинца. Този Лазаръ е заспалъ и следователно нуждае се да дойде, въ тази смисъль, Исусъ да го събуди. И всѣки има по две сестри - Марта и Мария. И едната отъ тъхъ, казва Писанието: "А, Исусъ обичаше Марта." И въ сящата глава казва, на друго мѣсто е казано, понеже Исусъ я обичаше, тя казва веднъжъ на Исуса: "Кажи на сестра ми да вземе и тя малко да работи, тя съвсемъ се е отдала на единъ другъ животъ, че не ми помага. Не ми помага въ живота." Христосъ казва, че Мария избрала добрата

часть. Макаръ и да я обичаше Христосъ, тя се суетеше за външната страна на живота.

Та сега това е и вие понѣкой пѫть като Марта, значи, обича ви Исусъ, има една Марта въ васъ, която обича Исусъ. Сега не е за васъ туй, да кажемъ външно или туй наричатъ посвещение, това да се събуди човѣкъ. Има едно съзнание, дето човѣкъ не го интересува нищо. Той е заспалъ и трѣбва отъ туй състояние да се събуди човѣкъ. Заспиване значи, казва Писанието: Не ме интересува тази работа. Всичко онова, което интересува човъка, е важно. Но временно децата се интересуватъ, понѣкой пѫть, колко ще израстнатъ. Гледатъ дали растатъ. Има деца, които постоянно си мърятъ ръста. Иде детето при стената, тури една малка линийка на стената и отбележи. На другия день пакъ иде, пакъ мѣри. Е, отъ кжде въ туй дете именно това? Какво отношение има неговата височина съ неговия вжтрешенъ стремежъ? Разбира се, да останешъ на единъ сантиметъръ въ живота, да имашъ една височина на единъ сантиметъръ, какво ще те ползува това? Не струва. Височината има извъстно отношение. На единъ сантиметъръ, ама тръбва да имашъ 150, 160, 170 см въ височина. Сега азъ нѣма да се спирамъ. Има една вжтрешна страна. Единъ день вие ще тръбва да я учите. Има много работи да учите. Сега сте се спрѣли на много нѣща, които не сж толкова важни. Отчасти сж важни. И тия, маловажнитъ нъща ви спирать оть онова, което има да, което може да научите. Нѣкой пѫть вие се спирате върху положението, което знаете. Запримѣръ има видни математици, които изчисляватъ съ каква бързина се движатъ атомитъ; има математици, които изчисляватъ колко атоми има, колко йони има и т.н. Питамъ, ако ти знаешъ бързината на единъ атомъ, какво отношение

има тази бързина спрѣмо тебе? Защото всичкитѣ нѣща сж важни дотолкова доколкото тъ имать отношение. Ти нъкой пять се интересувашъ за нѣкой добъръ човѣкъ. Можешъ да се интересувашъ отъ неговата добрина дотолкова, доколкото той има отношение, или нѣкой пѫть се интересуватъ за

нъкои лоши хора. Ходите и разпространявате, че този е лошъ, туй направи. Какво отношение има? Значи, въ дадения случай и доброто, и злото иматъ отношение. Значи, щомъ говорите за доброто на нѣкой човѣкъ, имате едно отношение и щомъ говорите за неговото лошо, за неговитъ погръшки, пакъ се интересувате, пакъ го обичате. Има нѣщо, което пакъ ви интересува, значи има нѣщо въ васъ, което е съ лошевината на този човѣкъ, че като говорите лошо за този човѣкъ, вие храните туй сжщество, приятно му е. Има нѣщо, което ви интересува. Ако нѣмаше туй, вие нѣмаше да говорите.

И следователно, когато говорите лошо за хората, вие подхранвате злото у васъ и като говорите добро за хората, вие подхранвате доброто. Нъкой казва: "Не искамъ да говоря." Не подхранва злото. Онѣзи, които сж въ него, казватъ: "Нѣмашъ право." Онѣзи, които сѫ въ васъ, казватъ: "Кажи нъщо." Щомъ говори[те] зло, вие подхранвате въ себе си злото. "Ама, казва, не е хубаво да говоришъ." То е другъ въпросъ, дали е хубаво или не е хубаво. Какво разбирамъ подъ думата: не е хубаво? - Не подхранвай злото въ себе си. И тогава казвать: "Хубаво е човѣкъ да прави добро." - Подхраңвай доброто въ себе си. Тъй седи. Туй е външната страна. Има единъ свѣтъ, който е много уменъ. Не мислете, че въ свѣта вие сте независими. Вие мислите, че сте независими. Не, има единъ свѣтъ, въ който живѣете и сжществата тамъ сж и добри и зли. Тъ сж толкова умни, че познавать всичкитъ ваши страни. Тъ ще познаять вашата добра страна на естеството ви и лошото го познаватъ. Тѣ познаватъ потънко всичкитъ ваши слабости. И сега вие седите и мислите нъкой пжть, че сте съвършени, достигнали сте до края. Не е така. Колко слабости има единъ човѣкъ, само го поставете на единъ изпитъ. И светията, като го поставишъ... Та защо

Господь постави светиитъ на голъмъ изпить? Защото има голъми слабости. И като дойде Исусъ на Земята, и Него Го

поставиха на изпитъ.

Та рекохъ сега: "да идемъ да го събудимъ". Хубаво е, понѣкой пѫть, да събудишъ човѣка. И хубаво е да го оста-

вишъ да спи. Сега може на другата страна да питате: "Защо се бави, колко дена се бави Исусъ?" - Тази смърть, казва Той, не е на смърть. Тази болъсть не е нъщо лошо, тя е за Слава Божия. Нѣкой пѫть нѣкой казва: "Разболѣхъ се." Той се уплаши. На менъ ми разправя нѣкой и азъ казвамъ: "Това е за Слава Божия!" Той се разболѣлъ за Слава Божия. Боли те окото. - За Слава Божия! Боли те ухото. - За слава Божия! Боли те крака. - За Слава Божия. Боли те корема. - За Слава Божия. Боли те главата. - За Слава Божия. "Ама, какъ може това?" - Е, за Слава Божия. За Слава Божия въ туй отношение, че следъ всѣко болѣдуване на окото или ухото, ти ще научишъ една нова опитность. И въ живота си ти ще се подигнешъ. Следъ всъка болъсть човъкъ е по-силенъ. И следъ всѣко изпитание, което може да преминете, вие ставате посиленъ. Който има малки изпитания, той нищо не придобива. Туй виждаме въ природата, ония дървета, които сж изтърпъли голъми изпитания, станали сж голъми дървета. Джбътъ запримѣръ голѣми изпитания издържа, а е голѣмъ. А малкитъ тревички, които не сж били подложени и сега ги подлагать и тѣхъ на изпить. Хиляди животни минавать отгоре имъ и ги тъпчатъ. Защо? За да станатъ яки. За да уякнатъ. За тѣхното добро е това. Вие тамъ додето сте достигнали, всички искате да бждете щастливи. Ама не можемъ да бядемъ щастливи дотогава, докато всички хора не станатъ щастливи. Щастието да бжде общо достояние на всички хора еднакво. Т.е. всѣки единъ отъ васъ, който върви по правия пжть, той трѣбва да желае въ себе си доброто на всички хора. Той ще подхранва туй добро. Той тогава подхранва тази идея. Ако вие не мислите така и като ви казвамъ азъ нѣкой пѫть, че трѣбва да обичате ближнитѣ, азъ подразбирамъ съвсемъ друга мисъль, да подхранвашъ доброто, което ще те направи силенъ. Защото ти не можешъ да бждешъ добъръ, ако не обичашъ всичкитъ хора. Защото като обичашъ всичкитъ хора, ти ще подхранишъ това, което ще те направи щастливъ. Вие имате сега само единь, когото обичате, двама, трима и вашитъ деца. И щастието ви се равнява на много малко - на двама и трима. А като обичате всички, тогава щастието ви ще бжде голѣмо. И после, като мразите всички хора, и нещастието ви ще бжде голѣмо. Пакъ е сжщиятъ законъ. И обратното е вѣрно. "Азъ, казва, ги мразя всичкитѣ до единъ." -Ти ще подхранишъ злото въ себе си. И туй зло си има съвсемъ други закони. Следователно ти ще опиташъ горчевинитѣ вжтре. Други ще ядатъ и пиятъ, а ти ще плащашъ, на земенъ езикъ казано.

И тия работи, които обяснявать съ карма. То е кармата много нерезбрана работа. Мислятъ тѣ, че като е карма, трѣбва да стане. Е, хубаво. Допуснете сега, че вие минавате нѣкжде и има турена нѣкоя бомба въ земята. Ако тази бомба вие не я бутате, тя ще седи тамъ. Опасна е бомбата, ако вие искате научно да я изследвате, тя може да се пукне и вие, и бомбата, и двама ще идете. Сега мнозина обичатъ да ходятъ, да бутатъ тия бомби. Тази бомба не си я направилъ ти. Нѣкой другъ я е турилъ тамъ, ти минавашъ и буташъ. И вие сега въ васъ имате много бомби. И ако не ги бутате, работата ще е добра, ако ги бутате, тъ ще експлодирать. Сега даже единъ праведенъ и той си има бомби. Дяволътъ не спи. Вечерьта, когато ти си заспалъ нѣкжде, той ще тури нѣкоя бомба и ще направи така, че да бутнешъ тази бомба. Сега туй е научната страна на живота. Тръбва да имате предъ видъ живота на всички хора, трѣбва да желаете тѣхното добро. Съ туй вие подигате себе си, подигате човѣчеството. И тогава вършите Волята Божия. Нѣкой пѫть дойде нѣкой при мене, казва: "Ти си много добъръ човѣкъ, да направишъ добро, ти правишъ добро." - Рекохъ, слушай, за тебе никакво добро не правя. Азъ съмъ добъръ въ тази смисъль: искамъ да изпълня Волята Божия и като я изпълня, това ме радва. Какво ти мислишъ, дали ти си щастливъ или си нещастенъ, това не ме интересува. Това е твое разбиране. Азъ изпълнявамъ Волята Божия. И гледамъ дали съмъ я изпълнилъ. Щомъ извърша Волята Божия, азъ съмъ радостенъ. Като не извърша Волята Божия, казвамъ: тази работа не върви добре. И всички трѣбва да изпълните Волята Божия. Това

е истинскиятъ моралъ, като изпълнявашъ Волята Божия. И онзи, който те слуша и той трѣбва да изпълни Волята Божия. Азъ, като говоря, искамъ да изпълня Волята Божия и онзи, който ме слуша, и той трѣбва да изпълни Волята Божия добре да ме слуша. "Защо трѣбва да го слушамъ?" - Да изпълня Волята Божия. Говори ти нѣкой зле. Слушай го, за да изпълнишъ Волята Божия. И тогава попитай Господа: "Господи, туй, което ми каза той, право ли е? Ако е тъй, тогава покажи ми единъ начинъ, и ако не е право...", понеже изпълняващъ Волята Божия. А, Господъ казва: "Азъ искамъ да живѣя въ него." И то е Волята Божия.

(Лампить изгаснаха. Вънъ е здрачь.) Оставете сега. Рекохъ, понѣкой пѫть става такова каквото е сега. Понѣкой пять изгасва нашата свѣтлина, която ние сме направили по изкуственъ начинъ, за да дойде другата свѣтлина. (6,20 часа) Но малка е въ даденъ случай свѣтлината. Тогава ще дойде единъ братъ, ще бутне тамъ и ще се насърдчите. И сега въ всѣка една беседа, въ времето, когато се говори, нѣкои хора мислятъ, че беседитѣ сѫ лични. Не сѫ лични, тъ сж безлични. Дотогава, докато ти мислишъ само за себе си, човѣкъ, който мисли само за себе си, той не може да прогресира. Защото въ Любовьта по себе си, нѣма никакъв прогресъ. И прогресътъ на човѣка седи, когато той започне да обича другитъ хора. И ти, когато обичашъ ближния си, тогава ще разберешъ каква е Волята Божия. Но ако се спрешъ при ближнитъ, да кажемъ имашъ само единъ ближен, ближенъ подразбира онзи вжтре въ тебе, когото ти подхранвашъ. Да обичашъ ближния си, въ мистиченъ смисълъ е това. Любовьта къмъ себе си, това е най-малката любовь. Значи то е мѣрката. Най-малката мѣрка за любовьта, то си ти, а найголъмата мърка за любовьта, то е Богъ. А въ дадения случай любовьта къмъ ближния е онази мѣрка, която ние може да прилагаме. Мърка, която въ окултната страна се взема. Тогава любовьта къмъ ближния е разширение на любовьта. А любовьта къмъ Бога, това е онова, което дава смисълъ и осмисля живота. Ти, като обичашъ Бога, ще наме-

ришъ великия смисълъ на живота. Тамъ е щастието. Щастието не седи въ любовьта, то е само едно условие. Ти искашъ да бждешъ щастливъ. Можешъ да бждешъ щастливъ, като обичашъ Бога. Искашъ да бждешъ силенъ. Ти можешъ да бждешъ силенъ, само като обичашъ ближния си. Да. А, искашъ да се избавишъ отъ всичкитъ нещастия на живота. Тръбва да обичашъ себе си. Ама какво ще разберете? Ти тръбва да бждешъ крайно уменъ. Защото и въ любовьта вие тръбва да знаете.

Сега нѣкои отъ васъ казватъ тъй: "Азъ за ближнитѣ си петь пари не давамъ. За Бога не се интересувамъ, мисля само за себе си." Питамъ тогава, какво може да дадете вие при такова разбиране на живота? Вие живѣли ли сте нѣкой пѫть сами? Нѣкои отъ васъ искатъ да живѣятъ сами, да ви не сму-

щава свътътъ. Живъли ли сте сами, да знаете какво нъщо е самотия. Вие не сте опитали още самотията. Самотията то е единъ затворъ, единъ замъкъ, като те турятъ вжтре, че никой нъма да те смущава. Никаква свътлина нъма да има въ тази самотия. Ти искашъ да бждешъ самъ. Тази самотия азъ разбирамъ. Азъ зная вие какво искате, но то не е самотия. То е живѣене съ Бога, то е живѣене съ всички хора. Азъ разбирамъ самотата, да живѣешъ съ всички хора, а тъй както вие разбирате, то е най-голѣмото нещастие, на което може да се подложите. Съ никого да не живъешъ, то е най-голъмото нещастие. Дето всички да се оттеглятъ и ти да останешъ самъ. Ама като останешъ самъ, ти ще почувствувашъ всичката твоя слабость, нѣма да имашъ никаква форма, само едно голо съзнание. Най-голъмата сиромашия е това. Не смъсвайте вие уединение и самъ да останешъ. Човѣкъ самъ не може да бяде. Въ тази смисъль, както вие разбирате, нѣма разтежъ. И самъ съ Бога да останешъ, да вършишъ Неговата Воля. И ще из-

бътвате хората, които живъятъ сами. Тръбва да ви докажа, въ живота туй сжществува. Има единъ примеръ. Какво ще те интересува тебе една стара баба или единъ старъ дъдо, които живъятъ сами? Интересуватъ ли ви тъ? Не. Но, ако старата баба има една дъщеря,

хубава, красива или има единъ синъ красивъ, левентъ, вече ви интересува. Туй, което дава цѣнность на старитѣ баби, то сж тѣхнитѣ джщери и тѣхнитѣ синове. Защо искатъ нѣкои да се женятъ стари баби? Старитъ да се женятъ. Сега младитъ се женятъ. Нъкой казва: "Ще се оженя." - За да имашъ дъщеря или синъ, да те уважаватъ хората. Защото, ако останешь такъвъ, нѣма да те уважаватъ хората. Нѣкой казва: "Азъ искамъ да се оженя." Рекохъ, всичкитъ стари да се женятъ. А младитъ защо тръбва да дойдать? Да помагатъ на старитъ. То е правото, да помагатъ. И младиятъ не трѣбва да се жени. А като остарѣе, да се ожени. Докато е младъ, да се не жени. А щомъ остарѣе, да се ожени. Или казано на другъ езикъ: докато си ситъ, ти си младъ. Щомъ огладнѣешъ, ти си остарѣлъ вече. Трѣбва да се наядешъ. Разбирайте сега, то е онзи езикъ. Като огладнѣешъ, то е старость вече. Ще се наядешъ и нѣма да преядешъ. И храната, която вземешъ ти, трѣбва да бждешъ доволенъ отъ тази храна. Колкото и малко да е тя, бжди доволенъ отъ тази храна. Та рекохъ сега, тръбва да се събуди въ васъ. Вие, спящите седите и казвате: "Какво ще се прави сега? Свѣтътъ лошь е станаль." Не е станаль лошь свѣтъть. Свѣтъть трѣбва да умре и да заспи, този свѣтъ, за да дойде пакъ Господь, да го събуди. И ако го събуди, Той ще каже: "Пуснете го отвънка, да си отиде въ кжщи." Ти имашъ едно желание за нѣщо. Благодари на Бога. Искашъ да се оженишъ. Благодари на Бога, че ти е дошло туй желание. Не искашъ да се женишъ. Благодари пакъ на Бога. Осиромаштешъ, обогаттешъ, за всичко, каквото стане, благодарете на Бога. То е истинското възпитание. Истинското възпитание въ това седи. За всѣко нѣщо, което стане въ свѣта, ти благодари на Бога. Добро или зло. Защото ако е зло, Богъ ще го превърне на добро. Пъкъ ако е добро, то само по себе си е добро. Пакъ благодари на Бога, за да можешъ да вкусишъ отъ хубостьта на туй добро.

А сега ние ограничаваме. Ние избътваме злото. То е слабостьта. Ти щомъ избътвашъ злото, тогава ония, отъ този

свѣтъ казватъ: "Ти си много нещастенъ. Не е този пѫть, по който трѣбва да ходишъ." Тѣ искатъ сега да ти дадатъ единъ цѣръ, другъ цѣръ, та ще викашъ. И работата не се оправя. Значи, всѣко едно смущение, което човѣкъ претърпява, едно просто правило, казва: "Какво трѣбва да правимъ?" При менъ като дойдете, една дума ще ви кажа. "Какво да правимъ? Голѣмо нещастие имамъ." - Благодари на Бога! Благодари за твоитѣ нещастия. Благодарете на Бога за всичко туй, което си ни далъ. И превърни го на добро. Тъй ще кажете. Туй е единъ лѣкъ сега. За всичко благодари на Бога! Това за себе си ще го знаете, не отвънка. Въ себе си благодари за онова, което имашъ. И тогава ти си събуденъ.

Или другояче казано. Ти, като викашъ къмъ Господа, ти ще привлечешъ Неговото внимание, защото Господь е

занять. Много работа има Той. И ти тръбва да привлечешъ вниманието Му. Той е много внимателенъ. Но ти трѣбва да привлечешъ вниманието Му. Нъкжде си направилъ нъкоя погрѣшка, ти привличашъ Неговото внимание. Защото, ако не привлечешъ вниманието Му, ще се увеличи злото, ако привлечешъ вниманието, Господь ще го превърне на добро. Ти, щомъ се обърнешъ къмъ Господа, Той всъкога те е слушалъ. Всички хора слуша. За нѣкой, като се обърне къмъ него, заспива той, казва: "Защо заспа?" - Рекохъ, за Слава Божия! Родилъ се нѣкой - за Слава Божия. Не, да бѫде по буквата. За Слава Божия да бжде всичкото. И като умиратъ хората, за Слава Божия е. Умираме, тамъ е казано: "Да минемъ отъ смърть въ животъ." Едни хора минаватъ отъ смърть въ животь, а други минавать оть животь въ смърть. За Слава Божия е това. Защото и онѣзи, които живѣятъ, и онѣзи, които умирать, и еднитъ за Бога умирать, и другитъ за Бога оживяватъ. Всичко е за Бога.

Така трѣбва да мислитѣ въ себе си и всичките противоречия, които имате, ще се разрешатъ. Тъй се разрешава всичко. Свѣтътъ ще върви, нѣма да се премахнатъ мѫчнотиитѣ, които сега имате. Не мислете, че тѣ ще се премахнатъ. Всѣка една мѫчнотия трѣбва да се превърне за добро. Всѣко

едно страдание трѣбва да принесе полза. То не е тъй да го изпѫдишъ. Ама много учтиви трѣбва да бѫдете. Моятъ фигуративенъ езикъ е, като дойде една болка, ти ще бѫдешъ учтивъ къмъ нея, ще кажешъ: "Много ми е приятно, че си ме посѣтила, че си благоволила да ме посѣтишъ. Не ти е приятно, но ще кажешъ, че ти е приятно. Защото тази болка е много докачлива. И ако ти се недоволенъ, тя ще се усили. Пъкъ, ако кажешъ, че си благодаренъ, болката ще си върви, ще те напусне. Защото болката, това е едно живо, разумно сѫщество. Нѣма болка, въ която да не присѫтствува едно живо сѫщество. Тази болка си показва степеньта на неговата разумность и степеньта на неговата сила. То е сѫщество, което те мѫчи тебе. И понеже само Богъ заповѣдва на всичко въ свѣта, ти, като се обърнешъ къмъ Бога, Той ще му каже. Богъ

е Сжщество, Което казва. Защото онѣзи хора, които сж твърдоглави и упорити, Богъ изпраща, оставя тия, умнитѣ да дойдатъ. Тѣ ще те упжтятъ тебе. Че какъ нѣма.

Една млада мома, която иска да се жени преждевременно, не е остарѣла още, какво става? Нейниятъ възлюбленъ ще я напусне. Ще се роди тогава ревность въ него, той ще я хване за косата, казва: "Защо ходишъ по другитѣ?" Защо я бие той? - Преждевременно се е женила тя. Преждевременна женидба е, която Господь не удобрява. И когато Господь не удобрява едно нѣщо, Той ще остави тия духове да те измжчватъ. И като те измжчватъ, ще кажешъ: "Преждевременно направихъ това." А като направишъ нѣщо навреме, тогава нищо. То е на време. Казвашъ: "Направихъ азъ една погрѣшка." Не е въпросъ за грѣхъ. Не сме направили онази връзка, която Богъ изисква отъ насъ. Той не го изисква насила. Дойде нѣкой лошъ човѣкъ при менъ. Азъ не питамъ какво трѣбва той да направи. Че е лошъ, той е лошъ, това не ме

интересува, но искамъ да зная каква е Волята Божия. Всичко ще се уреди добре. Та рекохъ сега, стремете се въ себе си, като дойде Исусъ, да събуди. Защото умрѣлия Лазаръ трѣбва да се събуди. Мария му казва: "Недей, Господи, той вече смърди." Азъ го тълкувамъ. Азъ искамъ да посѣтя нѣкой, да го събудя, а вие казвате: "Много лошъ е той, цѣла експлозия, смрадъ, нека седи тамъ." Макаръ и да е четири дена, макаръ и да смърди, отварямъ камъка, ще му каже Господь високо: "Лазаре, стани!" И после ще му каже: "Оставете го, да си иде вкжщи."

Та рекохъ, живота, който имате, тръбва да го използувате, всичкия животъ да го използувате за себе си, за ближнитъ и за Бога. Но първото нъщо: животътъ тръбва да се използува. Да изпълнятъ всички Волята Божия. И да я изпълнимъ тъй, както ние я разбираме. Азъ казвамъ: Да изпълните Волята Божия, както вие я разбирате въ себе си. И когато нъкой човъкъ прави погръшка въ себе си, направилъ нъщо той, казалъ нѣщо, кажи: "За Слава Божия!" Вие ще идете да се оплачете. Най-лошото да е, за Слава Божия е. Това е правилното възпитание. Всъки тръбва да каже: За Слава Божия! Ако не кажете така, работата ще се усложнява. За Слава Божия, (въ себе си) ще кажете. То е, значи, да събуждашъ онова хубавото, красивото въ себе си, да растешъ. При менъ идатъ нѣкои, казватъ: "Еди коя сестра закѫсала." И сега наскоро дойде една млада жена, не я зная отъ кжде, за пръвъ пжть я виждамъ, нѣкой отъ Русе я препоржча, нѣкоя си друга Мария и не я зная, пратила я и казва: "Ти като идешъ при Учителя, Той ще уреди работитъ." Дойде тя и се оплаква, нещастна. Нѣмала подслонъ, кжде да се подслони. Раздала си паритѣ, всичко туй. Търси подслонъ и нѣкой да я храни. Азъ, като я гледамъ, доста е здрава и доста красива. Рекохъ, за Слава Божия е. Казва тя, че се е оженила и се развѣла съ мжжа си. - За Слава Божия. Съ единъ мжжъ е живѣла оженена и най-после, взема я другъ, който я излъгва. - За Слава Божия. Рекохъ: "Сестра, ти искашъ да бждешъ щастлива." Говоря ѝ за Бога, тя не иска да знае. За Бога, не. И то е за Слава Божия, сега. Тя за Господа ни най-малко не се интересува. Ама, иска тъй да ѝ уредя външно работата. Рекохъ: "Слушай сега, за Слава Божия, азъ да съмъ на твое мъсто, ще ида да работя, слуга ставамъ." Тя била чиновничка, знае печатарство, но вече живъла, не иска тя да става слугиня. Пъкъ и мжчно се намира работа. "За Слава Божия, рекохъ, ти ще се опретнешъ да работишъ. Ако бѣше ти болна, като единъ инвалидъ, азъ щѣхъ да те взема, да те храня, да ти помагамъ, за Слава Божия, ако нѣма кой другъ." Трѣбва да гледамъ за Слава Божия, събуждамъ въ нея. Тя ме гледа. И рекохъ: "Иди и ако не можешъ да си намѣришъ работа, ела пакъ при менъ. Трѣбва сега да имашъ вѣра въ себе си, ще се оправятъ работитѣ, за Слава Божия." Въ себе си казвамъ: за Слава Божия. И тя ме послуша и си тръгна по пжтя. Все ще намѣришъ пакъ нѣкой да те обича, за Слава Божия. Ще дойдатъ да ми кажатъ: "По лошия пжтъ тръгнала." Не, за Слава Божия. Всичко въ свѣта е за Слава Божия. Казватъ: "Ама, ти не го съжалявашъ." Азъ обичамъ хората. Като срѣщна нѣко-

го, ама много нещастенъ, казвамъ: за Слава Божия. То е истинскиятъ пѫть.

Тогава и на васъ ви казвамъ туй, което не съмъ ви казалъ. Вие страдате - за Слава Божия е. Недоволенъ сте - за Слава Божия. Не се разбирате - за Слава Божия! Че нѣма братство - за Слава Божия. Е, добро правите - за Слава Божия. Всичко е за Слава Божия. Този е пѫтътъ, за да се поправи. Друго възпитание нѣма. Азъ съмъ опиталъ методитѣ. Може да възпитавате човѣка, другото е само калайдисване, позлатяване отгоре. За Слава Божия, то е сѫщината. Като кажешъ: за Слава Божия, събужда се у тебе онова, Божественото, което има сила и може да създаде всичко. Една дума - за Слава Божия, но да я туришъ.

"Но да идемъ, да събудимъ Лазара" И азъ ви рекохъ, оставете сега Господь да събуди въ васъ, по който и да е начинъ, да събуди заспалия Лазаръ. По който начинъ, не Му давайте съвѣтъ. И Той (*Христосъ*) каза: "Благодаримъ Ти Отче, че всѣкога си ме послушалъ." И хубаво е, всѣкога да слушате тази молитва: Благодаримъ Ти Отче, че всѣкога си ме послушалъ. За Слава Божия. Ти, като страдашъ, кажете: "Отче, благодаря Ти, че всѣкога Си ме слушалъ. Тази малка болѣсть, която имашъ, зная, Ти ще ме послушашъ." Значи

всъко нъщо, което става въ васъ, добро или зло, то е да вървате и да кажете: "Благодаримъ Ти, Господи, че всѣкога си ме послушалъ."

Отче нашъ

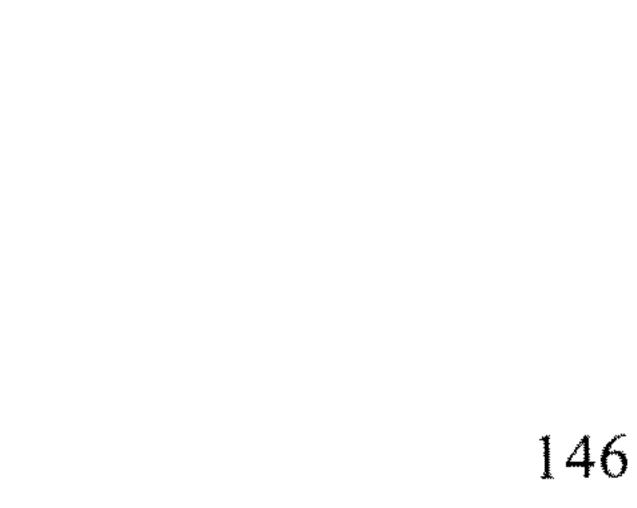
6.05 часа сутриньта

Сега, за 10 минути ще имаме едно малко размишление. И после ще имаме упраженията. Размишлението, това е една почивка. Ще си починемъ. Въ размишленията всичко онова, което трѣбва да направите презъ днешния день, ще поразмислите. И тогава ще станемъ.

6.15 часа сутриньта

На поляната - упражненията съ музика. Хубаво слънце гръе, топло е.

> Послѣдно Утринно Слово 20 септември 1936г. Изгръвъ



## **ДВЕТѢ ПОЛУШАРИЯ** СЕВЕРНОТО И ЮЖНОТО ПОЛУШАНИЕ

5 часа сутриньта

Добрата молитва Хвалата Молитвата на Царството

Ще прочета първа глава отъ Евангелието на Иоана.

Песеньта: "Въ начало бъ Словото."

За какво човѣкъ трѣбва да се радва? И какъвъ трѣбва да бяде човѣшкиятъ стремежъ? Стремежътъ не може да бяде всѣкога еднакъвъ. Децата се стремятъ за едно, а възрастнитѣ се стремятъ за друго. Това показва, че въ стремежитъ не трѣбва да има еднообразие. Човѣкъ никога не трѣбва да се спира да гледа какъвъ е стремежътъ на другитъ хора. Той трѣбва да обръща внимание на стремежа, който е вѫтре въ него, който му дава потикъ. И всѣко едно сжщество, каквото и да е то, по начина, по който то разбира нѣщата, трѣбва да изявява тоя стремежъ.

Какъвъ трѣбва да бѫде стремежътъ? Когато Слънцето е на 9-ти или на 22 мартъ, то минава въ северното полушарие, а сега Слънцето влиза въ южното полушарие. Това е единъ символъ. Значи, има две течения. Течението въ северното полушарие има външенъ характеръ, то е течение на мжжетъ. Подъ думата мжжъ се разбира течение за работа. Това значи, че се приготвятъ условия за работа отвънъ. Когато Слънце-

то е на 22 септември, както сега влизаме, това е течение за женитъ. Следователно то носи мекота и тогава човъкъ може да се уединява, да влиза въ себе си. Отъ девети мартъ днитъ се увеличаватъ, а нощитъ се съкращаватъ. Тогава свѣтлина има повече, защото истината

се изявява отвънъ. При тази свѣтлина, ти виждашъ всичко. Тамъ има опасность да станешъ недоволенъ отъ това, което имашъ. Въ тебе се събужда недоволство, че това нѣмашъ или онова нѣмашъ, а хората иматъ това, иматъ онова, всичко иматъ. Отъ 22 септември нощитѣ се увеличаватъ, а днитѣ се съкращаватъ. Това е пакъ символъ на доброто. Тогава топлината се увеличава вътрешно, а не външно. Външната свѣтлина и топлина се намаляватъ, а се увеличаватъ вътрешнитѣ. Това е по отношение на тѣзи, които живѣятъ въ северното полушарие. Онѣзи, които живѣятъ въ южното полушарие за тѣхъ е много добре. За тѣхъ се увеличаватъ днитѣ, увеличава се свѣтлината, увеличава се и топлината. Но за северняцитѣ не е така.

Сега, понѣкой пѫть вие питате: "Защо е така?" Рекохъ,

когато свѣтлината на мжжа се увеличава, тъмнината на жената се намалява. А когато деньть на мжжа се намалява, тъмнината на жената се увеличава. Какво заключение ще извадите отъ това? На жената трѣбва да стане много тъмно, за да й стане топло отвжтре, да прояви своето благородство. Добрината ѝ се явява при голѣмата тъмнина, когато нощитѣ ставатъ по-дълги и жената влиза въ своя животъ да живѣе. Жената, това означава "сжщество". Сега не мислете, че азъ говоря за жената въ тази форма, въ каквато я виждате днесъ. Азъ говоря за човѣка, като за сжщество, което може да роди нѣщо. Азъ говоря за човѣка, тъй както за земята, на която можешъ да посѣешъ нѣщо и да излѣзе нѣщо отъ нея. Азъ говоря за човѣка, тъй както за едно дърво, което може да роди плодъ. Сега азъ не говоря за онѣзи работи, които вие имате. Като говоря "вие", не разбирамъ васъ, но взимамъ едно общо множествено число. Кои ся тъзи "вие"? Всичкитъ и добри, и лоши, все сж "вие".

Често ние очакваме благото отъ окржжаващитъ хора. Какво благо можешъ да имашъ отъ едно дърво? Благото отъ дървото ще дойде отъ неговия плодъ. Благото отъ човъка ще дойде отъ какво? - Отъ неговитъ сладки думи, нищо повече. Благото на човъка седи въ неговия езикъ. Имашъ ли

добъръ езикъ, ти си благъ. Нѣмашъ ли добъръ езикъ, ти не си благъ. Каква благость можете да намърите вие въ единъ човѣкъ? Никаква благость не можете да намѣрите въ човѣка. Въ човѣка не можете да намѣрите благость, както въ растенията. Окапятъ ли, обаче, листата на растенията, нищо не можете да намѣрите. Този е външенъ законъ. Самото растение знае какъ да превръща нѣщата.

Та рекохъ, човѣкъ трѣбва да изучава законитѣ на свътлината и законитъ на топлината. Това е единъ и сжщъ законъ. Законътъ на свѣтлината се проявява в човѣшкия умъ, а законътъ на топлината - въ човѣшкото сърдце. Това е любовьта. Питамъ: защо понѣкога, като усѣти въ себе си проява на любовьта, човѣкъ се страхува? Защо човѣкъ се страхува отъ любовьта? Днесъ любовьта е така изопачена, че когато нѣкой ти говори за любовь, ти веднага подразбирашъ, че тази работа не е така, както се говори. Който ти говори за любовь, той иска да вземе нѣщо. Вземете положението на младата мома. Преди още да се е запознала съ онзи, който я обича, тя е свободна, говори съ всички. Щомъ той ѝ каже, че я обича, тя става вече мълчалива, замислена и казва: "Тази работа е много сериозна." Питамъ: защо младата мома не обича да ѝ се говори, че я обичать? Щомъ единъ момъкъ каже на една мома, че я обича, любовьта вече се е свършила. Това значи "азъ те обичамъ". Той ще ѝ каже послѣ, че тя не го е разбрала. Затова момата млъква. Любовь има, докато ти не си казалъ, че обичашъ нѣкого и докато той е свободенъ предъ тебе. Щомъ кажешъ, че го обичашъ, той става сериозенъ и започва да те избъгва, да се съмнява, дали това е любовь или не.

Такова е сегашното разбиране на любовьта. Любовьта се проявява при мълчанието. Когато мълчишъ, ти обичашъ.

А когато много говоришь, това е краять на любовьта. Нѣкой казва: "Ти не знаешъ ли, че азъ едно време те обичахъ?" -Едно време! После той казва: "Азъ ще те обичамъ." И найпосле казва: "Азъ те обичамъ." Щомъ обичашъ, какво тръбва да направишъ? По какъвъ начинъ трѣбва да докажешъ, че

обичашъ? Какъвъ е първият изразъ на любовьта? Любовьта има два израза. Ако се запознаещъ съ единъ мжжъ, какъ ще изразишъ първата си любовь? Ще му дадешъ свѣтлина и знание, това е първиятъ изразъ. А пъкъ когато влѣзешъ въ южното полушарие, за да се изявишъ на една жена, подъ думата жена разбирамъ човѣкъ, който ражда, на този човѣкъ ти ще дадешъ топлина, угощение, ядене тръбва да има за него. Като му кажешъ, че го обичашъ, трѣбва да го повикашъ на гости, ще му предложишъ една кокошка, хубаво сготвена, супа. Знаете ли, какъ се правятъ супи? Не сте правили такива супи. Нѣкои отъ васъ знаятъ да правятъ супи отъ кокошка. На този човѣкъ ще му дадешъ подслонъ и ще му укажешъ всички услуги. Това е вътрешниятъ животъ. И тъй, любовьта на мекото чувство у насъ се изявява само тогава, когато дойде голѣмата тъмнина отвънъ, а свѣтлината влиза вжтре, въ човѣшкото сърдце. Това е зимно време, когато ние не очакваме нищо друго, освенъ да завиятъ виелици, бури, да дойде снътъ. Следъ това ние влизаме въ кжщи, отваряме лампитъ, запалваме печката, отваряме книгата и започваме да четемъ. Ако дойде нѣкой нашъ съседъ, ние го приемаме въ кжщи и започваме съ него хубавъ разговоръ. Сега азъ искамъ донѣкжде да изнеса живота на противоречията. Понѣкога вие искате да изучавате мжжката страна на човѣка - знанието. Тогава вие сте отвънъ, условията сж други. А когато искате да изучавате втория принципъ - женския принципъ на любовьта, тогава отвънъ ще има много неблагоприятни условия. Това показва, че любовьта се проявява при много неблагоприятни условия отвънъ. Ако ти търсишъ благоприятнитъ условия отвънъ, тогава ще дойде знанието, ще дойде мждростьта, но любовьта я нѣма. Не, че я нъма, но тя не се проявява. Ако пъкъ искашъ да почувствувашъ какво нѣщо е любовьта, трѣбва да дойдатъ най-голѣмитъ страдания, буритъ, несгодитъ. Но това показва, че гърбътъ ти трѣбва да бѫде силенъ. Следователно мжжътъ е силенъ отвънъ, а жената е силна отвятре. Въпросътъ е, че ние често искаме отъ любовьта

това, съ което тя не се занимава. Любовьта носи топлина, а

не свѣтлина. И знанието не носи топлина, то носи свѣтлина. Затова именно хората се търсятъ. Когато ти намѣришъ свѣтлината, ще потърсишъ и топлината. Съ други думи казано: щомъ намѣришъ знанието, ще потърсишъ и любовьта. И щомъ намѣришъ топлината, тогава трѣбва да намѣришъ и свѣтлината. Защото топлината може да се разбере само при свѣтлината.

Рекохъ, вие искате едновременно да бждете щастливи и отвънъ и отвѫтре. Можете [ли] да бѫдете? Земята трѣбва едновременно да се освѣтява отвсѣкжде. Може ли изведнъжъ да се освѣтява и отъ дветѣ страни? - Не може. Защо не може да се освѣтява едновременно и отъ дветѣ страни? -Формата ѝ е такава, че каквото и да е, само половината може да се освѣтява. Вие сте се родили жена, а пъкъ искате да имате благото на мжжа. И мжжътъ се е родилъ мжжъ, а иска да има благото на жената. Че мжжътъ не търси своето благо, той търси жената. Казвате за нѣкой мжжъ: "Той търси жена." Той търси това, което нѣма. Той го търси по единъ неразбранъ начинъ. Жената трѣбва да седи и да търпи, Земята ще се обърне и тогава това, което тя търси, ще дойде само по себе си. И мжжътъ трѣбва да седи и да търпи и тогава това, което той търси, ще дойде само по себе си. И тогава, когато единъ мжжъ търси една жена, азъ нѣмамъ предъ видъ начина, както вие ги търсите, защото това е най-кривата страна. Не е лошо да тръгнешъ съ единъ аеропланъ, съ единъ въртолѣть. Единъ день и това ще стане и това може да бѫде, но при сегашнитъ условия, понеже вие не можете да летите, вие трѣбва да чакате известно време, докато Земята се завърти. Щомъ Земята се завърти, и Слънцето ще дойде. Жената трѣбва да дойде при мжжа - той е нейния пжть, а при жената мжжътъ трѣбва да отиде. Какво ще кажете тогава, ако при васъ идва мжжътъ? Какво е състоянието въ природата? Накжде отива Слънцето? - На северъ. Тогава днитъ ставать дълги, а нощитъ кжси. Тогава тръбва да се работи, да се съе. Когато мжжътъ отива при жената, какво е положението? Или съ други думи да ви кажа: когато вашиятъ умъ се

развива, вие ще имате едно състояние, когато вашето сърце се развива, вие ще имате друго състояние.

Сега това нѣщо трѣбва да се приложи въ живота. Защото така, както човѣкъ разбира живота, той се обезсмисля. И когато азъ ви казвамъ, че човѣкъ трѣбва да обича всички, азъ говоря за единство въ природата. Затова именно, азъ казвамъ, че въ природата има само една жена и само единъ мжжъ. Жената има безброй форми, както и мжжътъ има безброй форми. Вие виждате много мжже и много жени, но всжщность има само една жена и единъ мжжъ. Рекохъ, отъ това гледище, никакво престжпление не може да става въ свѣта. Престжпление става само тогава, когато този мжжъ се хване за едно малко клонче, за едно малко листче на това единство и започва да вижда, че имало много жени. Въ това седи заблуждението. Самата реалность седи въ това, че като се огледа човѣкъ въ огледалото и види своя образъ, той мисли, че е другъ нъкой. Не, това си ти самъ. Той се заблуждава и казва: "И другъ имало като мене." Сега, кжде се явява заблуждението? Кжде се явява ревностьта? Той мисли, че разлюбиль жена си или че тя го разлюбила. Мжжътъ се оплаква, че жена му го разлюбила, а жената се оплаква, че мжжътъ я разлюбилъ. Това е заблуждение, това не може да стане. Всичко може да стане, но да те разлюби нѣкой, това не може да стане. Да те разлюби нѣкой, това значи да се разсипе цѣлото битие. Да те разлюби нѣкой, това значи ти да разлюбишъ пръста си. Може ли човѣкъ да разлюби пръста си и да почне да го кълца? Това е невъзможно, понеже и той тръбва да бяде като тебе.

Сега азъ говоря за по-дълбокитъ разбирания, да напуснете всички онъзи учения, които падналитъ духове сж донесли въ свъта. Като дойдоха на Земята, тъ научиха хората на този животъ, който сега живъятъ. Сега всинца вие сте още

подъ тѣхното влияние. Това не е така. Мѫжътъ пази жена си, да не отиде подиръ другъ мѫжъ. Бащата пази дъщеря си, сина си. Може ли да ги упази? Ами, като спишъ, какъ ще го упазишъ? Не, предай мѫжа си въ рѫцетѣ на Господа и кажи: "Господъ да го пази." Като кажешъ така: "Нека Господъ го пази, и да прави съ него каквото иска", предай го въ ржцетѣ на Бога. Защото имаме само единъ Богъ.

Понѣкога вие търсите първото мѣсто въ свѣта. Защо ще го търсите? Първо мѣсто не може да има. Само едно първо мъсто има и то е за Господа. За тебе е второто мъсто. Не се стремете да заемате първото мѣсто, главата ви ще пати. Вие не сте за първото мѣсто. Никое сжщество въ свѣта не е за първото мѣсто. Това трѣбва да го разбирате. Казвате: "На мене се пада." Отъ това гледище не критикувай, не сжди никого, защото този човъкъ е видълъ нъкои нъща, които не е разбралъ. Щомъ казвашъ нѣкому, че и ти търсишъ първото мѣсто и двамата сте се заблудили. Дойде трети, и той иска първото мѣсто. Всички сте се заблудили. Никой не може да има първото мѣсто, защото то носи голѣми отговорности. Въ този смисълъ вие казвате: "Колко хиляди майки има въ свѣта." Като мислите по този начинъ, вие се натъквате на противоречия. Не, въ свѣта има само една майка, която ражда нѣщата. Щомъ искашъ да заемешъ първото мѣсто, ще понесешь всичкить отговорности. И тогава казвате: "Какъ трѣбва да живѣемъ сега?" - Тамъ е голѣмото противоречие - какъ трѣбва да се живѣе. Тепърва трѣбва да се учите. Онзи съ когото живѣешъ, не трѣбва да го считашъ чуждъ. Защо да не можете да гледате на нъщата така, че всичко, каквото виждате нѣкой да върши, да считате, че е добро? Какво ви препятствува да мислите, че вашиять ближень, съ когото живѣете, каквото прави, е добро? Този вашъ ближенъ може да бжде мжжътъ ви, който носи свѣтлина. Ако жената мисли, че мжжътъ ѝ може да я завлада, тя се заблуждава. Като внесе свѣтлина въ жена си, тя започва да вижда всичкитъ му погръшки. Той е просветенъ, но тя не може да вижда правилно и тогава той започва постепенно да завъртва ключоветѣ и тя остава въ тъмнина. Като не вижда вече, тя започва да търси, кжде е останалъ нейниятъ Стоянъ. Щомъ започва да го търси, това показва, какво е отношението ѝ къмъ него. Щомъ каже, че тя не го иска повече, това показва, че свѣтлината е дошла и тя вижда погрѣшкитѣ

му. "Азъ не го обичамъ." - Свѣтлината е дошла отъ мжжа ти, ти виждашъ неговитѣ погрѣшки.

Това е криво разбиране. Споредъ новата култура, онзи, съ когото живѣешъ и когото си избралъ по любовь, нищо лошо нѣма да виждашъ въ него. Нѣма да правишъ никакви бележки на мжжа си, нито за връзката, нито за какво и да е друго. Какво прави жената? Като види, че мжжътъ ѝ излиза нѣкжде, тя започва да му прави бележки: оправи си дрехата, връзката, изчисти си обущата, не говори много, много и т.н. Той, горкиятъ се намира въ чудо. Той погледне нѣкжде, веднага тя му казва: "Тукъ да не гледашъ." Влѣзе нѣкжде, тя му казва: "Това да не правишъ." Не, тя не трѣбва да му прави никакви бележки, както и да е облѣченъ или каквото и да говори. Считайте, че всичко е на мъсто. Кой каквото и да

говори, кажете му: "Колко сладко говоришъ!" Ако мжжътъ на нѣкоя жена говори височко, тя не трѣбва да му казва, че говори грубо.

Рекохъ, това се отнася до разбирането на човѣка. Понѣкога азъ говоря за търпението. Вие никога не можете да бждете търпеливи, ако не разбирате това. Това е другъ въпросъ. Ако искашъ да бждешъ търпеливъ, непременно трѣбва да имашъ това дълбоко разбиране. Следователно, за да дойдете до това разбиране, вие тръбва да виждате Бога навсъкжде. Той се е скриль нѣкжде и вие трѣбва да Го намѣрите. Богъ изпитва моето знание, докжде съмъ дошълъ. Мжжътъ може да се изпитва, и жената може да се изпитва. Като дойде една сестра, вие ще започнете да ѝ правите бележки. Вие ще започнете да изпитвате какво е нейното върую. Нъма какво да питате за нейното вѣрую. Азъ зная, че отъ нейно гледище, нейното върую е право. "Ама, той още не се е доразвилъ." Не говорете за никакво развитие. Защото, като наблюдавате малкитъ

деца, които растатъ, вие виждате, че тъ сж души, които се намиратъ въ процеса на своето развитие. Единъ день Богъ ще ги въздигне. Като ги погледнете, вие виждате доброто въ себе си.

Вчера имахъ единъ примѣръ на единъ отличенъ разговоръ. Най-хубавиятъ разговоръ, който бѣхъ слушалъ досега на Изгрѣвь, той бѣше вчерашния. (Въ смисълъ на голѣми разправии.) Този разговоръ се продължи почти цѣлъ часъ и бѣше толкова приятенъ, толкова сладъкъ, почти ангелски. Прѣзъ цѣлото време азъ мълчахъ. И после, когато свършиха, азъ имъ говорихъ на музикаленъ езикъ. Рекохъ имъ: "Много добре направихте." Рекохъ, изкуство е въ лошото въ свѣта да виждашъ доброто. Изкуство е въ тъмнината да можешъ да виждашъ свѣтлината. Изкуство е въ сиромашията да живѣешъ добре. Изкуство е въ невежеството да намѣришъ смисъла на живота. Изкуство е въ смъртъта да видишъ живота. Това сж нѣща, които всѣки може да постигне. Какъ може? -Може и за обикновенитѣ хора. Това е новата култура, която иде сега въ свѣта. Това носи сега тя. И ако вие не можете така да разбирате нѣщата, ще останете въ сегашното си със-

тояние.

Сега ставать войни, избивания, крамоли и недоволства. Въ която-кжща и да влѣзете, навсѣкжде ще намѣрите крамоли и раздори. Нѣкжде ще намѣрите разводи, нѣкжде вѣнчавания. Търсять хората щастие, но това щастие трае само день и половина. Мнозина се оплакватъ и казватъ: "Не се връща вече миналото време, времето на щастието." Нѣкоя жена се оплаква отъ мжжа си и казва: "Не се връща моятъ мжжъ." Ти се радвай, че не се връща. Той сега не може да се върне. Но следъ петь - шесть месеца той ще се върне, както Слънцето се връща отъ южното полушарие, така и той ще се върне следъ шесть месеца. Мжжътъ казва: "Жена ми не се връща." Следъ шесть месеца и тя ще се върне. Ти ще я търсишъ въ южното, а не въ северното полушарие.

Жената владѣе южното полушарие, а мѫжътъ северното. Тогава Господь имъ идва на гости. Господь посещава и единия, и другия. Всѣки трѣбва да очаква своето бла-

го, когато Слънцето влѣзе въ неговия свѣтъ. Понѣкога и вие отваряте войни, искате да завладѣете вашия мѫжъ. Може ли южното полушарие да завладѣе северното? Понѣкога мѫжътъ отваря война, иска да завладѣе жена си. Северното полушарие може ли да завладѣе южното? Нито северното полушарие може да завладѣе южното, нито южното може да завладѣе

дъе северното. Не търсете да завладъвате нъкого. Благото иде отъ Бога. Всъки тръбва да бжде на своето мъсто. Или рекохъ, мжжътъ може да види Бога само чрезъ жената. Мжжътъ може да люби Бога само чрезъ жената. И жената може да люби Бога само чрезъ мжжа. Майката може да люби Бога само чрезъ детето си, и детето може да [люби] Бога само чрезъ майка си. Ученицитъ могатъ да любятъ Бога само чрезъ своя Учителъ. И Учительтъ може да люби Бога само чрезъ своитѣ ученици.

Това ся отношения, закони въ свѣта, които вие не можете да измѣните. Ако вие нѣмате това дълбоко разбиране за живота, каквито и да сж вашитъ педагогически правила, тѣ нищо не могатъ да ви дадатъ. Какъ ще възпитате едно дете? Какъ ще го накарате да люби Бога? Ако то не може чрезъ майка си да люби Бога, вие не можете да го възпитате. Ако едно дете може чрезъ майка си да види и да люби Бога, вие ще можете да го възпитате въ всѣко отношение. Това дете може да стане гениално, то може да стане музиканть. Нищо не може да стане отъ дете, което не обича майка си. И на васъ рекохъ, ако вие не се обичате едни други и отъ васъ нищо не може да излѣзе. Така седи въпросътъ за великото възпитание. Сега азъ говоря отъ гледището какъ Богъ е създалъ свѣта. Ако азъ не обичамъ хората, азъ не мога да позная Бога и отъ мене нищо нъма да излъзе. Ако азъ обичамъ хората и всички сжщества, азъ ще обичамъ Бога и тѣ ще ме обичать и ще имамь отношения съ тѣхъ.

Сега пожелавамъ всъки да бяде на своето мъсто. И благото, което вие очаквате тукъ, ще дойде при васъ. На Земята има законъ. Това благо ще дойде. Следователно пригответе се, та когато дойде това благо, да можете да го възприемете и да живѣете съобразно закона на свѣтлината и съобразно съ закона на топлината. Това е любовьта. Пожелавамъ ви, както вчера слушахъ този разговоръ, така да си говорите всички съ сладки думи и да слушате другитѣ, които си говорятъ така сладко. Това е моето разбиране. Така постжпвамъ и азъ.

После гледамъ, че тѣзи двамата се разговарятъ съ още нѣколко души. Тѣ иматъ стари разбирания за нѣщата. Единиятъ отъ двамата бѣше сестра, а другиятъ - братъ. Братътъ казваше, че сестрата трѣбвало да мълчи малко, да не говори толкова. Какво имаше да се разправятъ. Така на дребно излѣзе. Все ще се вари въ тенджерата, все ще се яде. На дребно или на едро, азъ седя следъ това и си разсжждавамъ: хората могатъ и при най-великитѣ, при най-голѣмитѣ блага, които Богъ е далъ, пакъ да бждатъ нещастни. И при най-голѣмото изобилие на блага, тѣ пакъ могатъ да бждатъ нещастни. Това е вече неразбиране на нѣщата. Трудна работа е да разбере човѣкъ, но най-труднитѣ нѣща сж най-красиви.

Сега на васъ ви остава новото разбиране. Друго нѣщо, което трѣбва да знаете, е че езикътъ на свѣтлината ви е посетилъ. На всички езикътъ на свътлината ще бжде отличенъ. Тъй, както тази година крушитъ излъзоха въ изобилие и хубави, така и вие да оценявате това, което излиза отъ човѣка. Всѣки отъ васъ трѣбва да се стреми да даде плодъ и тогава именно ще дойде онова, което желаете. Следъ като има знанието, човѣкъ е добре дошълъ за всички. И като има любовьта, човъкъ е пакъ добре дошълъ. Нека любовьта у васъ да преодолѣе всичкитѣ мѫчнотии. Нека знанието, което имате, да премахне всички прѣчки. Това е важното. А, сега това, което става въ свѣта, спорове, крамоли, това е защото сега се проявява мжжътъ въ свѣта. Затова има боеве, недоразумения и размирици. Слънцето отива къмъ северното полушарие и тѣзи работи ще се уредятъ. Казватъ: "Долу има войни." Че какъ да нѣма! Като дойде пролѣтьта, мжжътъ впрѣга ралото и цѣлата земя обработва. Всички червеи, всички бубулечици въ земята ги разкъшква, става цѣла война. Понеже сега хората въ свъта търсятъ свободата, затова се изявявать тия нѣща. Сега се явява мжжкиять принципь въ свѣта и ще продължи шесть месеца, шесть седмици, шесть дни, шесть часа, шесть минути. Имайте търпение да дочакате. Всичко шесть минути ще се продължи. Казвате: "За единъ мигъ ще станатъ тия работи." Ако търпите, нѣщата ще ста-

натъ за единъ мигъ. Ако не търпите, тѣ ще станатъ за шесть месеца.

Отче нашъ

Формула: Въ Божията Любовь е благото на човѣка. (три пѫти)

> Беседа отъ Учителя, държана на 22 септември 1936г.

> > София, Изгръвъ (Трусовиять день.)



## ДО 29-ТИ ЮНИЙ\*

5 часа сутриньта Следъ силенъ снощенъ дъждъ. Времето ведро, бодро, свѣжо. Въздухътъ пъленъ съ озонъ, меко, магнетично, лазурно. Небето малко облачно, но Слънцето ще изгрѣе.

Това е крайниятъ предълъ. Молитвитъ гласно нъма да се правять. Всѣки оть васъ, като дойде, ще си носи Библията и ще си четете. Сами ще си четете молитвитъ. Външно нѣма да се молимъ на Бога. Тъй щото, това ще го знаете. После, въ недѣлнитѣ бесѣди, нѣма да ви държа бесѣда. Ако искате, може да повторите бесъдитъ ми отъ новата година (1935г.), може да ги прочетете. И въ класъ пакъ нѣма да държа лекциитѣ. Ще повторите всичко, каквото съмъ ви говорилъ отъ новата година. Сега ще прекарате въ размишление. Азъ имамъ друга работа, много по-важна. Азъ съмъ дошълъ до едно мѣсто, свършилъ съмъ си работата, имамъ нѣщо много по-важно, не искамъ да се занимавамъ. Сега вие ще се заемете да работите. Посѣто е, сега остава да работите. Ако може да работите, добре. Ако искате да работите, работете, ако не искате, азъ имамъ друга работа, не искамъ да се занимавамъ съ празни работи. Туй да го знаете всички. Менъ ми е дотегнало да примирявамъ и тукъ противоречия, и вънка - български. Тъзи работи оставямъ. Всичкитъ противоречия нъма да ги примиря азъ, вие всичкитъ противоречия, които имате, ще си изгладите.

\* Беседата е непечатана и липсва въ всички каталози. Въпрѣки че е държана една година по-рано (1935г.), я добавяме къмъ настоящото издание, защото томчето, къмъ което принадлежи хронологически - "Ценната дума" УС 1934-35г., София 2004 по оригиналъ, е вече издадено. (бел.ред.)

Нито ще се занимавамъ съ противоречията на българския народъ.

Азъ отивамъ сега, да служа на Бога. Нищо повече. Не искамъ никому отъ сега нататъкъ да служа. И нѣма да ме безпокоите тукъ до Петровъ-день. Нито единъ отъ васъ нѣма да ме безпокои за нищо. Моята врата ще се затвори за всички. Моята врата ще бжде затворена за всички. Искамъ въ себе си. А вие наряда, молитвитъ духомъ може да ги правите. Упражненията си (гимнастикить) може да направите отвънка. Азъ не искамъ да нося никакви хули отъ сега нататъкъ. Не искамъ никой да ме злослови. Нищо повече. Да. Азъ съмъ говорилъ, говорилъ, нито отвжтре, нито отвънка сте разбрали. Сега това не е единъ упрѣкъ, но азъ не искамъ да се хули Името Божие! Името, което азъ проповѣдвамъ, не искамъ по никой начинъ да се хули. Не искамъ и да говоря повече. Ще разберете. Събирайте се, ще се молите и сами ще се молите. Детето, като го остави майка му, ще се научи да ходи, да пъпли, нѣма да го носятъ на ржце. Туй ще го направя до 29-ти юний. Ще видимъ тогава. Имамъ извъстна работа, която тръбва да свърша. И всъки единъ отъ васъ тръбва да има убеждение. Да знаете хубаво. Вие не знаете сега на кому служите. Вие мислите - на Учителя. Туй, което азъ съмъ казалъ, не е изпълнено. Защо тогава? Защо ще ходя да хвърлямъ, да говоря за нѣща, които...

Прочетете нѣщата, новото, отъ новата година насамъ. Рекохъ, искамъ сега да видя вие какво сте научили, какво може да направите. Азъ отивамъ да служа на Бога, както азъ разбирамъ, самъ. И вие ще служите сами, тъй както вие разбирате. И нѣма да ме питате философски, защо и за какво. И нѣма да философствувате всичко, каквото съмъ казалъ. Тъй ще бѫдете като затворени риби. Нищо повече. Нѣма да се мѣсите въ работата ми, защо е така? Нищо повече. Въ реда на работата е. Тъй. Трѣбва единъ дълбокъ животъ. Трѣбва една дълбока работа. Тъй, както вървятъ, менъ не ме радватъ тия работи. Тѣ сѫ повърхностни. Туй, което сте говорили и правили като хора, които като ги нагостятъ и после, мислятъ

утре за обѣдъ какво ще има. Тъй ще мислите за обѣдъ, за вечеря, за хубавъ креватъ, за хубави дюшеци, за хубави шапки, за мазани кѫщи. Хубави работи сѫ тѣ. И при хубавитѣ кѫщи човѣкъ умира, и при лошитѣ умира. Хубаво е човѣкъ да има хубави кѫщи. Но и при хубавитѣ кѫщи той ще умре и ще се мѫчи повече, при лошитѣ кѫщи пакъ ще умре и ще каже: "По-добре, че се избавямъ отъ туй мѫчилище."

Сега, азъ не искамъ да ви сковавамъ. Азъ не сковавамъ вериги. Азъ съмъ човъкъ безъ никакви форми. Азъ искамъ да служа на Бога безъ никакви вериги, безъ никакви обряди, безъ никакви форми. Какви интересни обряди има, ако искате, отъ памти вѣка, колкото религиозни обряди има, може да ги правите. Нѣмамъ нищо противъ. Може да се повърнете, цѣла история има. Може да се свържете съ православието, може да се покланяте, може да се ръсите, каквото искате. Всичко може да правите. Ако искате, ще правите това за Бога. Та, за каквото душата ви иска. Свобода. А не искамъ, вие вървите по единъ пжть, по който искате да ме ограничите. Дойде нѣкоя бъла до главата ви, казвате: "Учителю, оправи тази работа." И следъ като се оправи работата, пакъ тръгнете по стария пять. Нѣкой синъ се напилъ въ кръчмата, пие днесъ, пие утре, баща му ще иде да плаща дълговетъ. Единъ, два месеца, после, пакъ ще иде да пие. Бащата пакъ ще иде да плаща. Та, по този начинъ работитъ не се поправятъ.

Сега рекохъ, туй е излишно. Азъ имамъ една работа неотложна. И вслъдствие на тази работа, азъ съмъ занятъ съ друго.

Коя глава имате да четете днесъ? - 62-а отъ Исайя. Ще си я прочетете. И онова, което Господь ви научи, добре, и което не ви научи, пакъ е добре. Сега единъ ще влѣзе въ Братството, мисли, че е влѣзълъ, другъ излиза и ще се сърди. Никой въ Братството не може да влиза и не може да излиза навънка. Не си правете тия илюзии, казвате: "Азъ ще напусна Братството." Или щѣлъ да влѣзе въ Братството. Влиза и излиза отъ Братството. Пъкъ той нито е кандидатъ да влѣзе въ Братството. Едно дете се ражда въ братството, въ една

фамилия и казва: "Да стана брать." Братството не го правять хората. Това отъ Бога става. Дето е Духътъ, тамъ е Братството, дето не е Духътъ, тамъ не е Братството. Нѣкой дойде, казва: "Хубаво, да влѣза въ Братството, да дойда между васъ." Христосъ казва: "Никой не може да дойде при мене, ако Отецъ Ми не го е привлѣкълъ и никой не може да влѣзе въ туй Учение, ако Духътъ не го прати." Какво ще кажете? Ще кажатъ: "Той се е заблудилъ." Нѣма какво да се заблуждавате. Ако сте се привлѣкълъ, тогава прахътъ отъ тжпана, като удари пръчката, ще изкочи отъ тжпана.

Тогава, който е привлѣченъ отъ Духа, добре, а който не е привлѣченъ, всѣки да си иде на мѣстото. Или другояче казано, житото, което седи въ хамбара непосѣто, тамъ да

седи, а което е посѣто, да никне! Което ще даде плодъ, да даде, а което не, да седи въ хамбара.

Та сега ще работите. Ще гледате да бждете проводници на Божественото въ себе си. Азъ не искамъ да се занимавамъ съ хората. Искамъ да служа на Бога. Ще служа на Бога. Ако искате и вие може да ме следвате, ако не искате - то е ваша работа.

Сега ще си направите едно размишление.

#### 5.15 часа сутриньта

(5.30 часа сутриньта) Сега туй, което ви казахъ, се нарича Служение на Духа. Туй, което ще направите, ще го направите изключително за васъ. До 29-ти ще го направите за васъ. Нѣма да бѫдемъ рекламаджии. Да рекламираме. Онѣзи, които се рѫководятъ отъ Духа, тѣ сѫ служители на Бога. Ако въ васъ нѣмате рѫководството на Духа, мнозина говорятъ за рѫководството на Духа, но трѣбва да се научите какво нѣщо е, трѣбва да дойде въ васъ едно прозрение, Служение на Духа. Сега нѣма какво да говоря, нѣкои нѣща има, които

162

тръбва да ги разберете отвжтре. Човъкъ диша, но не знае

какви ще бждатъ последствията на дишането. Вдишка следъ вдишка и най-после той се гради, той не знае какво се гради. Той не мисли за това, но мисъль следъ мисъль съгражда нѣщо. Нишка по нишка се образува.

Та сега, понѣкой пжть вие искате да знаете защо работитъ така станали или инакъ станали, или не станали, както единъ художникъ, който рисува една картина, тури една линия надолу, на горе, тури линии, точки, напише нѣщо, то ще бжде единъ черенъ арапинъ. Ако е съ боя понамазанъ малко, казва: "Единъ човъкъ." Такъвъ човъкъ нъма. Една сънка е направилъ. И хората казватъ: "Туй е единъ великъ художникъ, който е нарисувалъ реалностьта." Той е изнесълъ сѣнкитѣ на реалностьта. И вие рисувате. Представяте си, че вървате въ нъщо. И туй, което може да нарисувате сега, ще дадемъ едно изложение, да видятъ картинитъ ви. Азъ нъма какво да се произнасямъ. Онѣзи, които ще дойдатъ да ви посетять, ще кажать и вие ще чуете, колко ви струвать картинитъ. Външнитъ хора ще дойдать и ще си дадатъ мнението, какъ хубаво рисувашъ или какъ хубаво пѣешъ, или свиришъ, или пишешъ. Вие казвате, че на Бога служите и все искате да знаете какво хората мислятъ за васъ? Е, какво мислятъ за васъ? - Каквото вие мислите за тѣхъ, точно това. Ония хора, съ които сте свързани, мислятъ точно това, което вие мислите за тѣхъ. Които не сж свързани, тѣ мислятъ друго. Когато детето мисли за майка си, ако е малко, мисли дали ще му даде млѣко, а майката мисли дали това дете ще израстне единъ день и то да ѝ дава млѣко. Сега, кжде е разликата? Детето мисли сега за настоящето, а майката мисли за бждащето, дали за бъдаще ще дава нъщо на майката.

Сега вие ще си направите упражненията отвънъ, както искате. Ако искате, може да си направите упражненията.

Тукъ може да четете, може да направите онова, което вие искате. Пъкъ ако искате, може да се прекратятъ събранията, ако искате на обѣдъ, въ десеть часа, прочетете една беседа, ако не искате, не четете. Въ срѣда, ако искате, може да се съберете, ако не искате, не се събирайте. До 29-ти ще бѫде-

те тъй свободни, както и азъще бжда свободенъ. Азъ съмъ решилъ за себе си.

5.35 часа сутриньта

И Учительть си излѣзе. Всички прави и тихо, въ мълчание стояхме 4-5 минути. Следъ това излѣзнахме всички тихо, безшумно вънъ на поляната и си направихме упражненията съ музика. Много свѣжсъ въздухъ. Гората има особенъ видъ, всичко е букнало зелено - дървета, листа, треви. Особена свѣжсесть.

Слънцето гръе. Топло е. И Витоша близо се вижда.

Прозрачность навсъкжде изъ въздуха!

30 Недълно Утринно Слово 19 май 1935г., Изгръвъ



## НАБЛИЖИЛО Е ЦАРСТВОТО БОЖИЕ\*

Ще прочета часть отъ десета глава отъ Евангелието на Лука. Ще взема само думитъ: "Наближило е Царството Бо-жие."

Това е високиятъ идеалъ, съ който Божествениятъ свѣтъ може да се открие. Най-красивото, най-възвишеното въ свѣта, това е Царството Божие, което човѣшката душа очаква. Царството Божие е изразъ на вжтрѣшния животъ. Докато Царството Божие не се въдвори, не може да има свобода на Земята. Наука и култура, това сж само условия за Царството Божие. И когато Царството Божие се въдвори на Земята въ своята пълнота, тогава ние ще очакваме една култура, една наука, едно сближение, едно опознаване, за което съврѣменнитъ поети, писатели пишатъ. Опознаването не е единиченъ актъ, както нѣкой казва: да се запознаемъ. Познаването е единъ непрѣривенъ актъ въ природата. Да познаваме Бога, за това не се изисква само единъ моментъ, за това се изисква цълата въчность, за да може да се познае Бога въ Неговата пълнота. И да познаешъ единъ човѣкъ, пакъ се изисква цѣлата вѣчность, не мислете, че [е] лесно да познавашъ човѣка.

Та Христосъ, като ги праща, казва: "Наближило е Царството Божие." Сега съврѣменниятъ животъ, който е животъ на дѣйствията, на заблужденията, на съврѣменното забавление, съврѣменнитѣ хора мислятъ, че всичко е въ дѣтинството въ тия залъгалки, това което сега имате. Ако това бѣше единъ актъ на Земята, дѣцата нѣмаше да остаряватъ, но понеже тѣ остаряватъ, показва, че това, което дѣцата интере-

сува въ ранната възрасть, послѣ тѣ го захвърлятъ, тѣ захвър-

\* Беседата е непечатана и липсва въ всички каталози. Въпрѣки, че е държана прѣзъ 1930г., я добавяме къмъ настоящото издание, тъй като томчето, къмъ което принадлежи хронологически - "Благословенна между женитѣ" - Рилски беседи 1930г., нѣма да бжде преиздадено, поради липса на оригинали. Беседата е дещифрирана съ правописъ отъ преди реформата презъ 1923г.

лятъ своитъ играчки, казватъ: "Това е празна работа." Значи иматъ единъ по-високъ идеалъ. И въ съврѣменнитѣ наши възгледи има нѣщо дѣтинско, това което задоволявало дѣцата въ тѣхната възрастъ, послѣ не остава. Това не е само една история, това е само едно твърдение. Хората искатъ да бждатъ млади, но на Земята човъкъ не може да бжде младъ, това е едно разбиране. Човъкъ на Земята старъ може да бжде, но никога младъ. Младостьта е нъщо пръходно. Когато се радвашъ, ти си младъ, щомъ почнешъ да скърбишъ, ти си старъ човѣкъ. И тъй радостьта и веселието придружаватъ младостьта. Но младостьта е качество на Божествения свѣтъ. Младъ може да бяде само този човѣкъ, въ който Божествената Любовь постоянно пулсира, а онзи човѣкъ, въ който Божественото не пулсира, той е старъ. Подъ думата "старъ" разбирамъ хора, които сж изгубили смисъла на живота, тъ казватъ: "Остаръхме вече, нъма какво да работимъ." За насъ въ този смисълъ нѣма какво да изучаваме старостьта. По тази наука всички сте учени, свършили сте съ по два диплома. Нѣма какво да се спори, да ви разправямъ за недоволството, по това сте свършили четири факултета. Нѣма какво да говоримъ и за подозрѣнието, за вашия критически умъ - петь факултета сте свършили. Понеже върху тия работи сте завършили, нѣма какво да учите, вие сте дошли до крайния пръдълъ. Единъ американски писатель, като отишълъ на едно събрание и слѣдъ като говорилъ много, попиталъ единъ свой приятель: "Кажи ми какво да правя сега?" Той му казаль: "Остава само да си идешъ дома." Той въ събранието, слѣдъ като свършилъ рѣчьта между всички списатели, поети, художници, пита какво да направи още. Остава ти едно - да се върнешъ дома. Та, ако съврѣменнитѣ хора питатъ: "Какво да правимъ още?" Остава само едно: да се върнатъ дома. Та рекохъ, ние сме дошли до онзи пръдълъ на разбирането на живота, въ който се намиралъ единъ отъ знатнитѣ мжже на Египетъ, който минавалъ своето посвещение при Хермесъ Трисмагистъръ, като минавалъ прѣзъ единъ голѣмъ

изпить, прѣкарали го да прѣмине прѣзъ пирамидата. Сега нѣма да ви разправямъ по-нататъкъ, но слѣдъ като прѣминалъ четири свои изпитания, дошълъ до едно мѣсто, дѣто се намиралъ въ единъ затворенъ замъкъ и при всичкото свое знание, което ималъ, не могълъ да мине по-нататъкъ, казва: "Излъга ме моя учитель, изпрати ме тукъ да умра, азъ виждамъ нему му трѣбва моя животъ, но азъ по-добрѣ ще разбия главата си, отколкото да остана въ това подземие и да се откажа отъ своето учение." И въ своето отчаяние, той си блъскалъ главата въ вратата и тя се отворила. Та рекохъ, докато вие не си блъскате главата на Божествената врата, тази врата нѣма да се отвори. Това е единъ психологически моментъ, когато дойдатъ най-голѣмитѣ страдания и терзания, човѣкъ счита, че нѣщата сж безизходни и непостижими, тогава може да се познае, че има една разумность, която урежда нѣщата. Непостижимитѣ нѣща ставатъ постижими, той вижда висшата разумность. Защото, ако въ живота нѣмаше тази разумность, никакво постижение не би имало. Защото Божествената разумность отъ по-висшето слиза къмъ по-нисшето и се свързва. Има двѣ течения: едно отъ Божествения свътъ слиза и прави цълъ единъ кржгъ. Ние се занимаваме съ проучаване на хората, но когато тѣ се свържатъ, ще има едно сближение между всички хора, ще има едно сливане между всички. И нуждитъ, и страданията на всичкитъ хора ще бждать задоволени и тъхнитъ копнежи постоянно ще се реализиратъ.

Сега не се стремете да реализирате всичко. Хубостьта на живота седи въ даденъ случай въ малкото, което човѣкъ може да реализира. Вземете запримѣръ тази цѣлата мѣстность, тя е една книга написана. Азъ, като гледамъ на планинитѣ тукъ, за мене планинитѣ иматъ другъ съвсѣмъ другъ смисълъ. Другъ човѣкъ, ако мине, той ще види съвсѣмъ друг го. Азъ, като гледамъ канаритѣ и на тѣхъ е написано всичко, което е било. Въ тѣзи канари сж живѣли сжщества прѣди милиони и миларди години съ свои идеи и разбирания и всичкитѣ имъ планове сж написани тамъ, който разбира. Така е

за ученика, за посветения. За невѣжия, той изучава само корицитѣ на книгитѣ. Обикновениятъ ученъ човѣкъ изучава какъ е написана книгата, а посвѣтениятъ човѣкъ учи съдържанието на тази книга.

Когато ние започнемъ да изучаваме вжтрѣшния смисълъ на хората, друго ще разбираме. Много пяти вие казвате: "Азъ обичамъ нѣкого." Като кажете: азъ обичамъ нѣкого, знаете ли какво нѣщо е обичьта? Любовьта това е една велика, Божествена книга, то не е само единъ актъ. Ти да любишъ, това показва, че ти влизашъ въ връзка съ цѣлия космически свътъ. И когато двама хора се любятъ на Земята, цълото небе и ангелитъ и цълиятъ Невидимъ свътъ знае за това. А тукъ на Земята, когато се обичатъ двама, тѣ ще се скриятъ на тъмно, да не ги знае никой, защо? Понеже този свѣтъ е гръшенъ, свътъ на разбойници, а тъзи, влюбенитъ хора сж намѣрили едно богатство и се криятъ никой да не ги знае. Ако хората бъха добри, тъ пръспокойно щъха да излъзатъ свободно, всъки да ги види. Та вие тръбва да имате едно ново, едно възвишено понятие за любовьта. Да обичашъ нъкого, това е най-хубавото, което човъкъ може да направи. Да мислишъ право, това е най-хубавото, което човѣкъ може да направи. И да направишъ една добра постжпка, това е най-хубавото, което човѣкъ може да направи. Та казва сега Христосъ: "Наближило е Царството Божие." Значи този великъ идеалъ се явява на Земята. Той е наближилъ, наближава на Земята и за бядаще ще дойде, ще бяде постижимъ. Не само вие сте поканени, но всички разумни души, които сж минали пръди васъ и сж работили за това, тѣ идатъ отвсѣкждѣ, и отъ Земята и отгорѣ и отдолу и единъ день вие ще се озовете между тъхъ. И сега това небе, което мълчи, единъ день ще започне и то да говори. Сега небето говори съ дъждъ, съ градъ, съ гърмотевици, но не разбирате езика му, а единъ день всички тия гърмотевици ще се пръвърнатъ на една хубава, звучна ръчь. Вътърътъ и дъждътъ, който слиза сега долу, понѣкой пѫть така прониква земята, че прави порои, но единъ день това ще се прѣвър-

не въ едно велико благословение. Всички тия бури и вѣтрове на земята единъ день ще измѣнятъ този ходъ и хората, като приемать тѣхнитѣ благословения, ще бждатъ блажени. Но докато дойде това време, тръбва да стане едно вжтръшно промѣнение въ съзнанието на хората, а тази промѣна така лесно нѣма да стане.

То като онзи художникъ, който работи своята картина, постоянно гледа модела си. (Художникътъ) отъ кждъ черпи своитъ модели? Той гледа отъ канаритъ, той [гледа] тия канари, рисува съ своята четка и пакъ гледа, постоянно нанася и гледа и тъй откопирва канарата, докато образува цълата картина. Сега всички вие имате единъ идеалъ въ себе си, който трѣбва да го въплотите, защото художникъ е само онзи, който може да въплоти своя идеалъ на книга, на платно; списатель е само онзи, който може да изложи своитъ идеи на книга, великъ, краснорѣчивъ човѣкъ е само онзи, който може да изложи своитъ идеи навънъ. Ако той само мисли и не изнесе идеитъ си, той не е красноръчивъ човъкъ. Азъ познавамъ единъ младъ евангелски проповъдникъ, пръди години ми казваше: "Много знание имамъ отъ Библията." Обаче, слѣдъ като започна да говори, въ двѣ години изчерпи всичкото си знание и вече не знаеше за какво да говори. Азъ наричамъ "мъртавъ животъ" живота на щернитѣ, той се изчерпва, а онзи, Божествениятъ животъ е неизчерпаемъ. Това сж живитъ извори на живота. Понеже ние влизаме като съграждани на мисъльта на по-напръдналитъ наши братя, ние започваме да черпимъ отъ тѣхната опитность.

Та рекохъ, животътъ трѣбва да се реализира не по единъ механически начинъ, не само да казваме: "Азъ вѣрвамъ въ Бога." Може би въ миналото е имало нужда отъ това, имало нужда да вървашъ въ Бога, тогава имало смисълъ да

се върва въ Бога. Когато азъ съмъ гладенъ, аз бихъ желалъ да видя твоята вѣра, колко ти вѣрвашъ въ Бога. Като дойда въ дома ти, какъ ще ме приемешъ. Ако азъ, слѣдъ като съмъ гладенъ, ти ми отворишъ Библията, започнешъ да четешъ какъ Господь направилъ свѣта и ме държишъ гладенъ, отъ това азъ нищо нѣма да се ползувамъ.

Тогава вие ще замязате на онзи евангелски провѣдникь, който ималь обичай, слѣдь като проповѣдваль прѣзь седмицата, отиваль да намѣри нѣкой бѣдень, за да го нахрани. Единь день той намѣриль едно малко дѣте, завежда го вь дома си, като дошъль нѣкой при него, трѣбвало да чете Отче нашь и послѣ да се нахрани. Той казаль това на дѣтето, казаль: "Азь имамъ едно правило, да прочетешь Отче нашь." И дѣтето казва: "Отче нашь, Който си на небесата", дѣтето мълчи. Казва: "Продължавай, защото иначе нѣма да ядешь." Дѣтето го запитало: "Право ли е, че Богь е нашь баща?" -"Тъй е, нашъ баща е." - "Тогава, ти си мой брать." Едва тогава въ главата на този проповѣдникъ влиза една нова идея, че не сѫ само икономическитѣ отношения между хората. Тогава се отваря неговото сърце не само да нахрани малкото

дъте, но и разбира, че други отнощения тръбва да има.

Докато ти считашъ единъ човѣкъ по-ниско отъ тебе, ти не го обичашъ. Ти трѣбва да го поставишъ на сжщата равнина въ душата си, не външно, не да го облечешъ или да го направишъ князъ или царь, но въ сърцето си, въ душата си да го държишъ дѣто си и ти, дѣто Богъ те е поставилъ. Та, нашитъ отношения тръбва да бждатъ такива не само къмъ хората, но къмъ растенията, къмъ животнитѣ, това е мисъльта: "Наближило е Царството Божие". Пакъ ви казвамъ: сега се изискватъ хора силни. За нашия въкъ сж потръбни творци. Едно връме имаше нужда отъ дъца, сега има нужда отъ хора работни, не отъ хора философи, да питатъ кой ще уреди Царството Божие. Наближило е Царството Божие, то ще дойде както идать топлить вълни и студенить вълни, то иде. Какъ ще дойде? - Както пролѣтъта или както лѣтото, или есеньта, или зимата. Това не е наша работа. Земята, като се върти, то ще дойде. Какъ ще стане сближението на наро-

дитѣ, то не е наша работа, тѣзи народи идатъ и се сближаватъ, иде врѣмето, Земята се върти. "Ама, много упорити сѫ тѣ." - Богъ има начини и за това. Всички тия народи, които сѫ часть на цѣлото, Богъ си има една пещь за тѣхъ, като ги тури вѫтрѣ и като ги извади навънъ, всички тѣзи народи: и германци, и англичани, и французи ще замязатъ на скжпоцѣнни камъни и Богъ ще ги тури на една корона, тѣ ще възприематъ тази идея и ще заживѣятъ по новия начинъ.

Подъ думата "огънь" разбирамъ, това е Божествената Любовь! Докато Божествената Любовь не ги озари, всички нѣща сж непостижими, невъзможни, но като влѣзатъ въ тази пещь хората, тѣ ще разбератъ. Само Любовьта е, която може да осмисли живота. И слѣдъ това умътъ има една основа, върху която той гради. А, единствената основа въ свѣта, на която можемъ да градимъ, това е Божествената Любовь. Култура, братство, всичко, каквото може да има, се дължи само на тази велика Божествена Любовь.

"Наближило е Царството Божие", всички, които така разбиратъ Царството Божие, не трѣбва да се смущаватъ. Азъ се чудя нѣкой пѫть, хората все за любовь говорять, но като видятъ двама души, че се обичатъ, тѣ се смущаватъ. Всички говорять, че трѣбва да бждемъ богати, като видятъ нѣкой богать, казвать: "Христось е казаль, че богатить нъма да влѣзатъ въ Царството Божие." Богатитѣ, които сѫ крали, нѣма да влѣзатъ въ Царството Божие, а които сѫ живѣли честно, ще влѣзатъ. Та, Авраамъ бѣше богатъ, но богатитѣ, които сж крали, тъ сж камили, които тръбва да разтоваримъ. И онъзи богати, които сж осиромашѣли, и като бѣдни нѣма да влѣзатъ въ Царството Божие, докато не забогатѣятъ. Ако ме слуша единъ свещеникъ, той ще каже: "Това право ли е съ църквата?" Ако ме слуша единъ държавникъ и той ще каже: "Това право ли е съ държавата?" Та рекохъ, какъвъ авторитетъ сте вие, съ каква мѣрка трѣбва да мѣримъ? Съ вашитъ работи ли тръбва да се нареждатъ Божиитъ работи? Когато Богъ уреждаше свѣта, вие кждѣ бѣхте? Попове нѣмаше тогава, държавници имаше ли? Вие благодарение на

Царството Божие станахте и попове, и свещеници, и държавници. Идатъ тогава и ученитъ хора и тъ говорятъ за философиитъ. Рекохъ, когато Богъ създаваше свъта, вие философи и поети, кждъ бъхте? Вие станахте поети и философи слъдъ като се създаде свъта, кждъ бъхте по-напръдъ? Вие

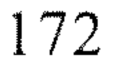
дойдохте отпослѣ, а искате да разрѣшите единъ въпросъ прѣди васъ. Любовьта въ свѣта не се разрѣшава съ философия. Тя се възприема като единъ общъ принципъ, който всички трѣбва да възприематъ. Онзи, който само човърка съ любовьта, намира нейнитѣ постѫпки несъобразни, иска да ги корегира, той създава цѣлъ адъ въ себе си. Щомъ се опиташъ да корегирашъ любовьта, ти създавашъ адъ въ себе си. Прѣстани да я корегирашъ. Усъмнишъ ли се най-малко, всичкитѣ тия дяволи около тебе ще се наредятъ. Възприеми я и ще дойде Царството Божие. Вие питате, кой създаде дяволитѣ? Вие ги създадохте. Колкото дяволи има на Земята, все хората ги създадоха.

Та наближило е сега Царството Божие. Искамъ да ви внеса новата мисъль на приложението. Ние много върваме,

правовѣрни сѫ всичкитѣ хора, но да се приложи сега, трѣбва Любовьта. Пъкъ това е едно отъ най-мжчнитъ изкуства. Да приложишь Любовьта въ нейната пълнота и красота, това е най-мѫчното изкуство. Който го придобие, той ще бѫде възнаграденъ. Той е постигналъ най-хубавото изкуство, което душата му може да постигне и за което душата му може да бжде щастлива. Та рекохъ сега, азъ прѣпоржчвамъ на всинца ви да се опитате да приложите любовьта. Азъ наричамъ хора съвършени: да може да се радвашъ, кждѣто и да си. Запримѣръ като минешъ покрай единь изворъ, да се радвашъ, като гледашъ, че тази вода тече и душата ти да трепери, че [водата] тече. Като видишъ, че едно дърво напъпило, да се радвашъ; като видишъ, че една птичка хвърчи, пакъ да се радвашъ; като видишъ и облацитъ да се движатъ, пакъ тебе да ти стане приятно; че едно камъче се търкаля, да се радвашъ. При всѣко едно движение, ти все да се радвашъ, въ това движение да видишъ, че има една вжтрѣшна сила, коя-

то оживява нѣщата. Тѣзи, мъртвитѣ прѣдмети тя постоянно ги оживява.

Сега всичко това наоколо, което виждате, то сж все символи. Тѣзи, мъртвитѣ канари, това сж мъртвитѣ мисли и чувства, които нѣматъ приложение. Когато нашата мисъль



оживће и тћ ще оживћятъ, има приложение. Когато нашитћ чувства оживѣятъ, когато постжпкитѣ ни оживѣятъ, всичко ще оживѣе. Не както сега, да се зараждать горчивитѣ чувства, които създаватъ неизброимитъ страдания, защото Царството Божие има за цълъ да пръмахне всичкитъ страдания и да направи всичкитъ хора богати и доволни. Богати въ любовь, богати въ мисъль, богати въ свобода. И когато дойдать тѣзи, общитѣ принципи, тогава ние ще разбираме тази природа, която сега е затворена и затова ние сме дошли, ние сме излѣзли въ природата да прочетемъ тази написана Божия книга. Като се върнемъ дома си, въ този малкия, дребенъ животъ, азъ наричамъ дребенъ животъ, когато човѣкъ излѣзе отъ дома си и влѣзе въ училището. Нали той тамъ прѣтърпѣва всичкитѣ несгоди въ училището, защото той тамъ трѣбва да учи онзи обширенъ животъ, който отпослѣ трѣбва да живће. И понеже прћдъ васъ седи единъ обширенъ животъ и вие тръбва да учите. Господь ви е пратилъ на Земята не само да се разхождате, но и да научите, да свършите онази велика работа, която ви е дадена. Ако не сега, за бждеще ви прѣдстои това. Ако не тази година, слѣдъ сто или хиляда години, все има една работа, която трѣбва да свършите, а ние казваме: Всѣки день си има своя животь. Сега всички хора тръбва да държатъ идеята: "Наближило е Царството Божие." Или да изразя на съврѣмененъ езикъ, всички хора търсятъ свобода, всѣки човѣкъ иска да бѫде свободенъ и това е едно право. Но въ свободата да бждемъ разумни. Защото свободата само чрѣзъ разумностьта може да се крѣпи, а самата разумность може да се крѣпи само чрѣзъ любовьта. Разумни трѣбва да бѫдемъ, но трѣбва да обичаме. Слѣдователно любовьта, обичьта е основа на разумностьта, а разумностьта е основа на свободата, а свободата е основа

#### 173

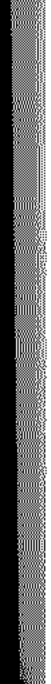
на живота, който трѣбва да се даде на Земята. Слѣдователно тия нѣща ги прѣплитайте, както искате и всѣки день отваряйте сърцата си, както цвѣтътъ отваря своята чашка на Слънцето и възприемайте новото, което Богъ внася въ вашия умъ, за да може да израсте, защото въ растенето е животътъ.

Та рекохъ, въ вашитъ бъчви да имате по-малко оцетъ. Колкото оцеть имате, изхарчете го и да напълните бъчвитѣ си съ прѣсно вино. Колкото ракия имате, раздайте я и турете пръсна вода. Колкото стари дрехи имате, раздайте ги, колкото консерви имате, раздайте ги и насадете прѣсни плодове, насадете нивитъ си и градинитъ си навсъкждъ, това е новата култура и тогава вие ще бждете свободни по цѣлата земя. Така ще се въдвори Царството Божие. Тогава всички хора ще могатъ да се сближаватъ и това ще бжде единъ великъ день. И скоро ще бжде, нѣма да се минатъ повече отъ два Божествени дни, тогава два пжти Слънцето ще изгрѣе и ще залѣзе.

Тогава, наближило е Царството Божие!

"Богъ е Любовь" Добрата молитва

> Бесъда, държана на 10. VIII. 1930 год, въ салона на бивака при Второто езеро Рила



# СЪДЪРЖАНИЕ

.

.

| 1. Btspa                           |
|------------------------------------|
| 19. 08. 1936 г.                    |
| 2. Вътрѣшната връзка на живота19   |
| 20.08.1936 г.                      |
| 3. Външна и вътрешна любовь        |
| 21.08.1936 г.                      |
| 4. Основната чърта на новото       |
| 22.08.1936 г.                      |
| 5. Проникване                      |
| 23.08.1936 г                       |
| 6. Човѣшко и Божествено95          |
| 26.08.1936 г.                      |
| 7. Проявениятъ и Непроявениятъ108  |
| 29.08.1936 г.                      |
| 8. Любовьта и свободата121         |
| 30.08.1936r.                       |
| 9. За Слава Божия134               |
| 20.09.1936г.                       |
| 10. Дветъ полушария147             |
| 22.09.1936 г.                      |
| 11. До 29-ти юний159               |
| 19.05.1935 г.                      |
| 12. Наближило е Царството Божие165 |
| 10.08.1930r.                       |

### 175

Y

.



### УЧИТЕЛЬТЪ БЕИНСА ДУНО ДА ИМЪ ДАМЪ ЖИВОТЪ

©ИК"Жануа'98" тел. 02/9 893 897

компютъренъ наборъ, коректура и предпечатна подготовка: Меглена Шкодрева Теодора Шкодрева

Настоящото издание се прави по запазени въ Държавенъ архивъ оригинали на беседи отъ Учителя. Поради липса на оригиналъ шеста беседа е препечатана от изданието София 1936г., което е силно редактирано. Уточненията на стенографката сж въ кръгли скоби и курсивъ. Добавенитѣ за яснота букви или думи сж поставени въ



### Първо издание, София 2005 ISBN 954-9589-89-7